



## L' ILE

ET

# L'ABBAYE DE LÉRINS



Vue de l'Abbaye de Lérins au XII° siècle, tirée de l'ouvrage de Barralis: Chronologia Sanctorum sacræ insulæ Lirinensis. — Lyon, 1613.

## L'ILE

ET

# L'ABBAYE DE LÉRINS

RÉCITS ET DESCRIPTION

paro

UN MOINE DE LÉRINS

DEUXIÈME ÉDITION



LÉRINS
IMPRIMERIE DE L'ABBAYE

### Avec l'approbation des Supérieurs

#### IMPRIMATUR:

Forojulii, die 29° Maii 1908

V. ROUDIER v. g.

### LETTRE

### DE SA GRANDEUR MONSEIGNEUR MIGNOT

ÉVÊQUE DE FRÉJUS ET TOULON

### Mon Réverend Père,

En publiant « l'Ile et l'Abbaye de Lérins » vous donnez satisfaction à un réel besoin et vous comblez une véritable lacune. Le consciencieux ouvrage de M. le chanoine Alliez nous avait bien dotés d'une bistoire complète et généralement exacte de notre illustre monastère, mais ses vastes proportions, les nombreux documents qu'il cite et qu'il discute, les diverses questions qu'il traite avec des développements parfois un peu diffus, le rendaient peu accessible à la masse des lecteurs. Extraire de ce recueil, de ce livre à l'usage des érudits, un récit suivi et animé des faits, conduire ce récit à travers de longs siècles en marquant soigneusement les transformations qu'a subies l'œuvre primitive de saint Honorat, et le rattacher autant que possible à l'histoire générale, telle est la tâche que vous avez accomplie avec un vrai succès.

Grâce à vous, il sera désormais facile à tous de démêler dans les péripéties tour à tour calmes, sanglantes, douloureuses de l'existence de Lérins, la trame des événements qui ont fini par donner pour successeurs aux moines du Ve siècle les enfants de saint Bernard qui rendent à notre antique Abbaye un nouvel éclat.

Successeur moi-même de saint Léonce, dont le souvenir est inséparablement lié à vos origines, je suis beureux d'approuver votre livre et je souhaite vivement que les nombreux visiteurs de l'Île des Saints, les fidèles amis de votre monastère, les personnes pieuses de mon diocèse aillent y puiser la connaissance des grandes choses dont ces lieux à jamais célèbres ont été le théâtre.

Agréez, mon Révèrend Père, mes sentiments affectueusement dévoués.

† EUDOXE-IRÉNÉE,

ÉVÊQUE DE FRÉJUS ET TOULON

Fréjus, 1er Octobre 1895.

### **AVANT-PROPOS**

Ce n'est point ici un livre d'érudition ni de science; il ne faut pas s'y promettre, en l'ouvrant, la saveur piquante de l'inédit, ni les innovations hardies d'une pointilleuse critique. Nous n'avons pas prétendu, dans ce simple abrégé historique sur l'Abbaye de Lérins, mettre au jour des documents jusque là inconnus, ni bouleverser l'ordre des saits et des dates communément admis; nous n'avons pas même essavé de déterminer la ligne précise où la légende se sépare de l'histoire. Tout cela eût été bien au-dessus de nos aptitudes d'abord, et aussi des moyens d'informations mis à notre portée. Depuis longues années, les célèbres archives, cataloguées jadis par le savant Denis Faucher, ont disparu de la sorteresse monastique qui les gardait. D'autre part, le genre de vie du religieux cistercien ne lui permet pas d'entreprendre, à la façon des moines bénédictins, des pèlerinages littéraires pour s'en aller de ville en ville visiter des bibliothèques et compulser des parchemins dispersés par les révolutions et les guerres aux quatre vents du ciel.

La tâche, qui nous était imposée, ne demandait pas de si laborieuses recherches. Présenter au voyageur qui visite l'île Saint-Honorat un résumé clair et succinct des fastes du monastère qui l'a rendue célèbre, et de la situation de ses abbés aux différentes époques. Évoquer, en des tableaux rapides, les scènes tantôt paisibles, tantôt sanglantes dont ce coin de terre a été tour à tour le théâtre. Donner, en un mot, les récits historiques pour commentaire aux monuments et aux ruines. Voilà, avec quelques traits rappelant les beautés du site, tout ce que le visiteur désire rencontrer sous sa main et emporter avec lui comme souvenir, à son passage dans ce lieu solitaire, dont le nom lui revient, du lointain de sa mémoire, environné d'une auréole de gloire un peu confuse.

Tout le monde sait que cette langue de terre

fut un moment, dans le désastre du monde civilisé, l'unique asile des lettres. Tout le monde a dans l'oreille l'harmonieuse période de l'auteur de l'Essai sur l'Indifférence: « Lérins, ce fut l'asile de paix, où lorsque l'épée des barbares démembrait, pièce à pièce, l'empire romain, s'abriterent, comme l'alcyon sous une fleur marine, la science, l'amour, la foi, tout ce qui console, enchante, et régénère l'humanité. » (1)

Mais sauf ce souvenir, auquel viennent s'associer les noms d'un saint Eucher et d'un saint Vincent de Lérins, combien peu de personnes se doutent que l'Abbaye, fondée à la fin du IV° siècle par saint Honorat, soit capable de sournir la matière d'une histoire se soutenant durant le cours des âges, jusqu'à une époque voisine de la nôtre.

Il se rencontre, il est vrai, dans la suite de cette histoire, des lacunes considérables. Il se fait, par moment, sur le monastère une nuit absolue.

Mais dans le résumé historique que nous

<sup>(1)</sup> Lamennais, Affaires de Rome, p. 9.

avons voulu donner ici, nous n'avions pas à nous préoccuper d'être complet.

Pour composer cette esquisse rapide, nous nous sommes servi tout d'abord, naturellement, des sources de l'histoire de Lérins, c'està-dire, des témoignages des Pères qui ont vécu autresois dans cette île, qui l'ont visitée ou qui ont été en correspondance de lettres et d'amitié avec les pieux solitaires qui l'habitaient. Tels sont les écrits de saint Eucher, de saint Hilaire d'Arles, de saint Maxime, de saint Césaire, de Salvien, de Cassien, etc. Nous y avons ajouté les textes du sidèle chroniqueur Vincent Barralis. Mais nous avons surtout largement profité des livres des écrivains modernes qui ont travaillé avant nous sur ces sources et en ont mis en œuvre les données avec un incontestable talent.

Nous avons pris pour guide, en particulier, le savant et judicieux abbé Alliez, dans ses importants ouvrages: Histoire du monastère de Lèrins, et: les Iles de Lérins, Cannes et les Rivages environnants. Dans bien des cas, nous n'avons fait que l'abréger, croyant ne pas pouvoir mieux fai-

re et toutefois être utile en vulgarisant les conclusions historiques d'écrits un peu volumineux et qu'il devient difficile de se procurer.

Nous avons de plus consulté avec fruit des publications récentes et d'une étendue moins considérable, qui sont venues éclaircir certains points particuliers. Nous citerons principalement les deux volumes de M. l'abbé Bernard sur la Primatie de la Sainte Église d'Arles, Avignon, 1886; l'Histoire de Cannes, des Iles de Lérins et des Alentours, par A. L. Sardou; Quatre siècles de l'Histoire de Cannes, par M. Philippe Pinatel.

Mais l'ouvrage qui, après celui d'Alliez, nous a fourni le plus d'utiles renseignements, c'est l'Inventaire des Archives des Alpes-Maritimes, publié par M. H. Moris. Nous y avons rencontré un certain nombre de pièces dont l'abbé Alliez ne paraît pas avoir eu connaissance, pièces qui, du reste, ne contredisent en rien les conclusions que le patient chercheur a tirées du grand travail accompli par lui au moyen de ces même archives, avant que l'Inventaire en eût été donné et que le Cartulaire de l'Abbaye de Lérins

eût été édité par les soins du même M. Moris, le savant et sympathique archiviste des Alpes-Maritimes. (1)

Puisse le lecteur, — en parcourant ces pages sur les lieux mêmes où se sont accomplis les événements dont elles évoquent les souvenirs, prendre intérêt au sujet que nous avons essayé de traiter, excuser les fautes qui auront pu nous échapper et nous pardonner notre insuffisance.

(1) Depuis la 1re édition du présent volume, M. Moris, continuant ses infatigables recherches, a fait paraître la Ilº Partie du Cartulaire de Lérins, précédée d'une très importante Introduction (Paris, 1905); puis, mettant en œuvre ses intéressantes découvertes, il a publié son bel ouvrage : l'Abbaye de Lérins. Histoire et Monuments (Paris, 1909), enrichi de curieuses gravures. L'éminent Archiviste, - en même temps qu'écrivain excellent, - nous a donné, ce semble, un répertoire complet de la matière : son nom est devenu inséparable de celui de Lérins; on ne pourra plus désormais, sans le citer, écrire sur ce sujet.

#### L'ILE

ET

## L'ABBAYE DE LÉRINS

#### CHAPITRE I

#### Les Iles de Lérins

Description des îles. — Les Ligures-Oxybiens ont donné leurs noms à ces iles et s'y sont fortifiés au temps de leur invasion; la ville de Vergoanum. — Les Phocéens de Marseille, établis dans le golfe de la Napoule, ont des villas dans les deux îles. — Les Romains à Castrum Marsellinum. Durant la prospérité de l'Empire, ils font des îles une station de leur flotte. — Débris d'Antiquités et nombreuses inscriptions à l'île Saint-Honorat: Ex-voto à Neptune; collège des Utriculaires; inscription funéraire; colonne milliaire érigée en l'honneur de Constantin-le-Grand. — Les îles redeviennent désertes durant les troubles de la décadence romaine.

Sur les côtes orientales de la Provence, à l'extrémité du promontoire de la Croisette, qui sépare le golfe Jouan de celui de la Napoule, se détachent, dans une position parallèle, deux îles boisées de forme ovale, pareilles à deux corbeilles de verdure flottant sur la surface des eaux. Ce sont les îles de Lérins.

Signalées par les plus anciens géographes dont les écrits nous soient parvenus, elles ont été désignées par quelques-uns sous le nom commun de Stœchades, avec toute cette rangée d'autres îles dont le chapelet s'égrène le long du rivage de la Méditerranée, depuis le Var jusqu'à Marseille. D'autres, tels que Strabon et Pline l'Ancien, réservant le nom de Stœchades spécialement aux îles d'Hyères et à celles de Marseille, donnent à celles de la baie de Cannes les noms particuliers de Lero et de Lerina.

Peu élevées au-dessus du niveau des flots, ces îles, appelées aujourd'hui Sainte-Marguerite et Saint-Honorat, sont formées par un banc de rocher qui n'est en réalité qu'un prolongement de la côte, tantôt disparaissant sous l'eau, tantôt se relevant pour donner naissance aux deux îles, à quelques îlots couverts de broussailles, et à quantité de rochers de forme bizarre qui hérissent de toutes parts ce petit archipel et le défendent contre les violences de la haute mer.

La plus grande des deux îles a 7 kilomètres de tour. Son nom primitif était *Lero*, et elle l'avait prêté, sous la forme d'un diminutif, à sa sœur plus petite qu'on appelait *Lerina*. Ce double nom, qui subsiste encore dans celui de Lérins donné à l'archipel entier, a fait rêver bien des archéologues. Il consacre, nous dit Strabon, le souvenir d'un héros légendaire qui avait son temple dans la plus grande des deux îles et auquel les pirates de la côte Ligurienne venaient offrir des sacrifices. Bar-

ralis, dans sa Chronologie de Lérins, nous apprend à son tour que ce culte subsista longtemps encore après la conquête romaine et que, jusqu'au IIIe siècle de notre ere, la forêt de la grande île en couvrit de ses ombres les rites barbares.

Ce héros mystérieux, dont nulle mythologie ne nous a conservé la trace, doit avoir été le conducteur ou la personnification de la race qui, dans les temps préhistoriques, envahit ces contrées. A une époque reculée, en effet, les Ligures, tribu de race Aryenne, envahirent cette partie des Gaules, occupée jusque là par des peuplades basques. Leur établissement principal se fit de l'autre côté du Var, dans ce que les Romains désignèrent sous le nom de Gaule cisalpine, sur les rivages du golfe de Gênes, appelé à cause d'eux mer Ligurienne. En deçà du Var, la partie de la Gaule transalpine qui va jusqu'aux montagnes de l'Estérel, fut spécialement colonisée par les Ligures-Oxybiens. Strabon mentionne sous le nom de port des Ligures-Oxybiens le port de Cannes, et le plaçant immédiatement après ceux de Marseille et de Fréjus, il le regarde comme le troisième port de la côte de Provence.

Les Ligures venaient de l'Asie-Mineure et avaient déjà donné en passant le nom de Léro, Léros ou Lérios à plusieurs îles de la mer Égée. Il est donc vraisemblable que c'est à eux que les îles de Lérins ont dû leur dénomination. En cela, ils semblent avoir obéi à

l'inspiration d'une poésie instinctive et avoir voulu exprimer l'analogie qui les avait frappés, entre ce gracieux paysage maritime encadré d'élégantes montagnes, et ceux qu'ils avaient contemplés naguère sur les côtes de l'Hellade. Sans doute ils croyaient voir deux îles de la mer Ionienne, venues, de même que leurs aventureux navires, s'échouer mollement dans ce golfe paisible des mers occidentales.

Une chose certaine, c'est que, bien avant la conquête romaine, ces deux îles étaient peuplées, et qu'on y voyait même, selon Strabon et Pline, des villes avec des retranchements. Probablement, les Barbares envahisseurs y avaient rencontré des conditions de sécurité qu'ils auraient plus difficilement espérées sur la terre ferme. Pline nous donne, en particulier, le nom d'une ville forte qui avait existé en des temps reculés sur la plus petite des deux îles. Elle se nommait *Vergoanum*, et, déjà du temps de l'auteur romain, on n'en voyait plus que les vestiges.

Comme ces îles se trouvaient sur le passage des navigateurs Phéniciens, sillonnant en tous sens la Méditerranée pour leur commerce, volontiers leurs vaisseaux venaient chercher un abri dans les criques étrangement découpées que présentent les rochers de ces parages. Ces relations faciles devaient naturellement développer la civilisation, le goût des arts et adoucir les mœurs. Les Ligures toutefois se montrèrent des plus lents à sortir de cette vie extrêmement sauvage qui leur avait

été jadis commune avec les Ibères, issus de la même souche. Au rapport de Diodore de Sicile, les villes de la côte ligurienne se soutenaient plutôt par la piraterie que par un trafic régulier. La principale de ces villes était Gênes, et son port continua d'être longtemps encore, et jusque dans le moyen-âge, un vrai nid de pirates.

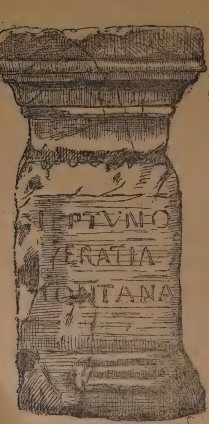
Plus tard, les Phocéens, établis à Marseille et sur quelques points principaux du littoral dès l'an 598 avant J.-C.; vinrent occuper le golfe de la Napoule. Ils ne manquèrent pas de peupler de leurs villas les îles situées en face de leur comptoir.

Ce sont ces Grecs de Marseille qui appelèrent dans le midi de la Gaule les légions romaines. A la suite des expéditions victorieuses des armées de la République, un siècle et demi avant notre ère, ils approprièrent à leur usage l'ancienne Ægitna, ville primitive bâtie par les barbares sur l'emplacement où est Cannes aujourd'hui, et lui donnèrent le nom de Castrum Marsellinum. Les Romains s'y installèrent conjointement avec eux.

Durant la prospérité de l'Empire, les Romains à leur tour couvrirent de constructions les deux îles de Lérins. Ils n'y élevèrent pas seulement des maisons de plaisance et des édifices religieux, ils en firent, selon l'Itinéraire Maritime d'Antonin, une station de leur flotte entre les ports d'Antibes et de Fréjus. La Chronologie de Lérins nous assure qu'ils construisirent dans la

grande île des fortifications et un arsenal dont on voyait encore les ruines à la fin du XVIe siècle.

On n'a trouvé dans l'île Sainte-Marguerite qu'une seule inscription, rédigée en grec et en latin. C'est un



ex-voto romain au Dieu Pan, qui de-vait, par conséquent, avoir un temple dans cette île.

L'île Saint-Honorat, au contraire, est riche en inscriptions et en débris de monuments qui attestent qu'elle a été très anciennement habitée et qu'elle a eu de l'importance bien avant l'époque du christianisme.

La plupart de ces restes antiques ont été rassemblés dans une des cours de l'abbaye actuelle, de manière à former comme un petit musée lapidaire où l'œil peut en parcourir l'ensemble en peu d'instants.

Les premiers objets qui frappent les yeux du visiteur, ce sont deux cippes de calcaire d'un bon style, portant chacun une inscription votive en latin.

L'une est en l'honneur de Neptune:

NEPTVNO
VERATIA
MONTANA

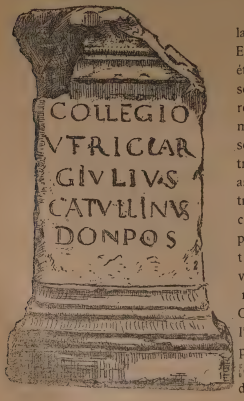
A Neptune, Veratia Montana a élevé ce monument.

« Le dieu qui ébranle la terre, Neptune à la chevelure azurée » était donc honoré sur cet étroit îlot de Lérina, posé comme un autel protecteur entre la terre ferme et les hautes vagues du large. Protection malheureusement bien trop insuffisante: maintes fois, quand les grandes lames du sud-ouest venaient fracasser leurs navires jusqu'au fond de leur port mal abrité, les habitants de Castrum Marsellinum auront cru entrevoir, dans l'horizon troublé, le dieu menaçant lever sa formidable tête par-dessus cette langue de terre où ils avaient accompli vainement en son honneur leurs rites idolâtriques.

L'inscription gravée sur le second cippe, rappelle un collège ou association de bateliers faisant le service des îles. La voici débarrassée des abréviations qui la rendent obscure :

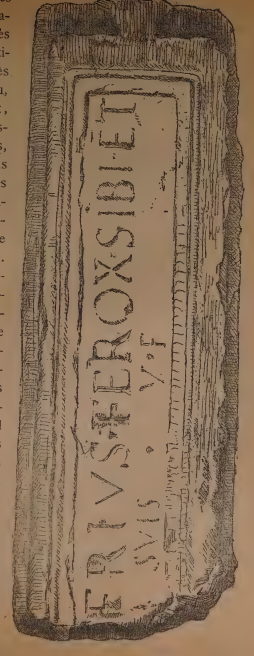
COLLEGIO
VTRICULARIORUM
CAIUS IVLIVS
CATVELINVS
DONO POSUIT

Caius Julius Catullinus a élevé ce monument en l'honneur du Collège des Utriculaires.



« Les Utriculaires, dit M. Edmond Blanc, étaient des passeurs de rivières ou bras de mer, qui se servaient d'outres gonflées, assemblées entre elles et reconvertes de planches pour transporter voyageurs et marchandises. On a constaté l'existence de plusieurs corps [d'Utriculaires 1 dans les Gau-

sortes de radeaux, très légers et ne tirant que très peu d'eau, pouvaient, avec de grosses charges, aborder dans les bas-fonds bien plus facilement qu'aucune autre em barcation. Ceux de St-Honorat faisaient probablement le service de Lero et de Lerina et de ces îles à la Croisette: or, il n'est pas douteux que la Croisette ait été un marécage jusqu'à la fin du moyen-âge, et, par conséquent, d'un abord difficile à d'autres



barques qu'à des radeaux aussi légers que ceux des Utriculaires. » (1)

Sur un bloc de calcaire formant linteau, on lit très distinctement ce qui suit:

# .... ERIVS FEROX SIBI ET SVIS V F (Vivus Fecit)

Quelques épigraphistes ont cru pouvoir suppléer la partie du premier mot qui manque, et lire:

#### DESIDERIUS FEROX

Il s'agit sans doute d'un tombeau préparé pour lui et pour sa famille par celui qui a fait graver là son nom; on peut donc traduire avec vraisemblance:

Desiderius Ferox a fait, de son vivant, ce tombeau pour lui et pour les siens.

Tels sont les trois débris antiques les plus remarquables que l'on rencontre dans cette petite collection. Mais il y en a d'autres encore engagés en diverses parties des constructions de l'île.

Quand on parcourt le vieux cloître, on remarque près de la porte par où il communique avec l'église, une pierre brisée servant de chapiteau à une colonne. Sur cette pierre on lit une inscription renversée que

(1) Edmond Blanc, Epigraphie du Département des Alpes-Maritimes, 1° partie, n° 2125.



M. E. Blanc interprète comme il suit:

# NVS LIBERTO INCOMPARABILI

C'est, paraît-il, un monument élevé par un maître à la mémoire de son affranchi, objet de ses regrets.

- « L'inscription se composait du nom de l'affranchi au
- « datif, du nom du maître au nominatif, nom qui se
- « terminait par la syllabe nus. »(1)

Parmi les six colonnes qui forment l'impluvium du

(1) Epigr. du départ. des Alpes-Maritimes, 1re part. nº 126.

vieux monastère fortifié, situé au bord de la mer, à la partie méridionale de l'île, on en remarque une en por-



phyre vert qui a dû servir de borne milliaire le long d'une voie romaine. Elle porte une inscription latine dont voici l'interprétation d'après M. E. Blanc:

IMP(ERATORI) · CÆS(ARI)
FL(AVIO) · VAL(ERIO)
CONSTAN
TINO · P(IO) F(ELICI)
AVG(USTO)
DIVI MAXI
MIANI AVG(USTI)
NEPOTI
DIVI · CON
STANTI AUG(USTI)

(FIL10)
un chiffre.

A l'empereur César Flavius Valèrius Constantin, pieux, heureux, Auguste, petit-fils du divin Maximien Auguste, fils du divin Constance Auguste, pieux...

« Comme le porphyre ne se trouve pas à Saint-Honorat, qui ne donne que du calcaire, il est certain que cette colonne y a été transportée de la terre ferme, et comme l'inscription de Vallauris est sur une colonne de même matière, il est à présumer qu'elles étaient voisines sur la même route, probablement l'embranchement qui d'Ægitna se rendait à Horrea en passant par Vallauris et Mougins.» (1)

Cette colonne porte également les traces d'une inscription grecque, aujourd'hui presque entièrement rongée par le vent de mer.

On y reconnaît les lettres AAΠ ce qui pourrait s'appliquer, dit M. E. Blanc, à la province des Alpes-Maritimes παραλἴοις ἄλπεσίν. « Je crois, dit cet auteur, que cette inscription avait été gravée sur cette colonne par les Grecs d'Antibes et que, plus tard, lors de la réparation faite à la voie Aurélienne par Constantin le Jeune, entre 337 et 340 de notre ère, les Romains firent de cette colonne un de leurs milliaires. Il n'est pas rare en effet, de rencontrer des milliaires qui portent d'autres inscriptions. » (2)

Un érudit, dans un article de la Revue Archéologique, soutient que cette seconde inscription n'est pas en grec, comme l'affirme M. E. Blanc. Ce serait, selon lui, une inscription latine en l'honneur des empereurs Valens, Valentinianus et Gratianus. (3)

- (1) E. Blanc, op. cit. n. 129.
- (2) op. cit. nº 130.
- (3) Notice sur une remarquable particularité que présente

On signale enfin un fragment d'inscription grecque renversée, sur l'une des pierres qui forment la base de ce même monastère fortifié côté Est.

Durant les troubles de la décadence romaine, les deux îles furent tout d'abord dévastées, puis entièrement abandonnées. Lérina, vers la fin du IVe siècle, était redevenue complètement sauvage; elle était couverte de ruines et envahie par les broussailles. Elle était, disait-on, un repaire de reptiles venimeux; on n'osait plus y entrer.

C'est à cet état d'abandon, cependant, qu'elle devra d'attirer les regards et de fixer le choix d'un jeune patricien originaire des Vosges, désireux d'imiter l'ascétisme des solitaires de l'Orient. De cette prise de possession, datera l'importance prépondérante acquise dès lors par la petite île de Lérina sur la grande île, sa voisine. Telle fut en même temps l'occasion providentielle du « rôle principal et glorieux, comme l'a dit Fauriel, « que cette motte de terre a joué un moment dans « l'histoire de la civilisation et des lettres. »

toute une série de Milliaires de Constantin le Grand, par M. J. P. RAVELLAT, Revue Archéologique, année 1883.

#### CHAPITRE II

#### Vocation de saint Honorat

Les premiers essais de la vie monastique en Occident ont eu lieu dans les iles des côtes de l'Italie. — Naissance de saint Honorat et ses dispositions précoces à la piété. — La vie monastique dans l'intérieur des Gaules à cette époque: saint Martin à Ligugé; saint Athanase à Trèves' et son influence dans le nord-est de la Gaule. — Départ de saint Honorat et de son frère Venance pour aller se mettre à l'école des solitaires de l'Orient. — Mort de saint Venance à Méthone et retour de saint Honorat vers l'Italie et la Provence. — Saint Honorat au cap Roux. — Il prend possession de l'île de Lérins. Destruction des serpents. Le puits de saint Honorat.

La renommée des disciples de saint Antoine et de saint Pacôme avait excité, depuis un certain temps, l'attention d'un grand nombre d'esprits en Occident. On reconnaît les traces de cette préoccupation au chapitre VIº du livre VIIIº des Confessions de saint Augustin. Mais, tandis qu'en Orient ces héroïques amants de la solitude et de la pénitence s'enfonçaient dans les profondeurs des déserts, leurs émules de l'Occident se sentaient tout d'abord attirés vers les îles, ces solitudes de la mer, où l'homme, debout sur un écueil, voit l'infini des cieux se refléter dans l'infini des flots et reconnaît, dans ce spectacle, la plus sublime image du suprême objet de sa contemplation.

Dès le IV• siècle de notre ère, les îles des côtes d'Italie avaient reçu, selon le mot de J. J. Ampère, « l'avant-« garde des solitaires orientaux, » et au moment où saint Honorat aborda à Lérins, il y avait des ascètes dans toutes les îles échelonnées le long de la côte depuis Lipari jusqu'à Gênes. Bientôt il y en aura jusqu'aux Stœchades.

On ne peut se retenir de citer ici le texte si connu de saint Ambroise, qui écrivait vers ce même temps:

« C'est dans ces îles, jetées par Dieu comme un col« lier de perles sur la mer, que se réfugient ceux qui
« veulent se dérober au charme des plaisirs déréglés;
« c'est là qu'ils fuient le monde.... La mer les cache,
« comme derrière un voile, et offre à leur pénitence
« des retraites profondes. Là, tout excite à d'austères
« pensées, rien n'y trouble la paix. Le bruit mysté« rieux des flots s'y mèle au chant des hymnes, et
« pendant que les vagues viennent se briser sur la
« plage de ces îles heureuses, de leur sein on entend
« monter vers le ciel les paisibles accents du chœur

Saint Honorat naquit dans les Gaules, d'une famille originaire de Rome. On ignore la date aussi bien que le lieu de sa naissance; ce dut être vers le milieu du IVe siècle, dit l'*Histoire Littéraire*, dans l'une des deux

« des élus. » (1)

<sup>(1)</sup> Ambros. Hexamer. I. III. V. n. 3., cit. ap. Baunard, Vie de St Ambroise.

provinces que l'on a nommées depuis la Lorraine et la Bourgogne. Sa parenté avec saint Hilaire, son successeur sur le siège d'Arles et son panégyriste, a fait conjecturer qu'il pouvait être originaire de Toul aussi bien que ce Saint lui-même. Sa famille était de la plus haute noblesse, puisque plusieurs de ses membres avaient été revêtus de la dignité consulaire, la première après la dignité impériale; mais, comme le dit saint Hilaire en rappelant ces avantages, l'éclat de la naissance terrestre n'est pas capable de nous ajouter rien, si ce n'est le mépris qu'il nous donne occasion d'en faire.

Dès ses premières années, on remarqua dans Honorat une élévation et une noblesse d'aspirations qui ne peuvent s'expliquer que par une prévenance toute particulière de la grâce divine. Son adolescence fut pleine de gravité: « On l'eut cru sous la conduite d'on ne sait « quel maître mystérieux et divin, dit son panégyriste. « Car c'est sans le secours d'aucun des siens qu'il fut « ainsi formé. » Son père était vraisemblablement païen, ainsi que le reste de sa famille. De son propre mouvement, le jeune Honorat désira recevoir le baptême. Son père mit tout en œuvre pour le détourner d'un tel projet et employa à l'en distraire les ajournements et les prétextes. Mais l'amour du Christ prévalut dans le cœur de l'enfant : fidèle à l'inspiration intérieure du Dieu qui s'était fait son guide, il déjoua toutes les ruses et, par une brusque détermination, il alla demander et obtint le baptême.

2

Ce grand acte de foi accompli, il sut, par le secours de Dieu, garder la grâce du sacrement, sans qu'aucun homme prît soin de veiller sur lui. Bien plus, tout brillant encore de l'éclat de sa robe baptismale, il prit une résolution qui montre bien que son âme était éclairée par une lumière supérieure. Sans que personne l'y eut exhorté, il se détermina à renoncer au monde et à faire profession de la vie religieuse.

Il y avait bien peu de temps alors que la vie monastique avait commencé dans les Gaules. Saint Martin, revenu de son voyage de Pannonie, par l'Italie, où il avait visité les monastères des îles de la Toscane, fondait Ligugé à peu près vers le temps de la naissance du futur fondateur de Lérins. Mais si, comme on le croit, saint Honorat naquit au pays des Vosges, il conviendrait de rattacher ses inclinations vers le détachement évangélique aux idées de vie monastique répandues dans le nord-est de la Gaule par les voyages que fit à Trèves saint Athanase, exilé par la persécution arienne. Saint Athanase vint par trois fois dans les Gaules, en 336, 346, et 349, et dès son premier exil par Constantin, en 336, « il enflamma tout le clergé des Gaules « de son ardeur pour la foi de Nicée et pour la vie ad-« mirable des solitaires de la Thébaïde... De Trèves « qui en fut le berceau occidental, le nouvel institut « se répandit promptement dans la Gaule. » (1)

<sup>(</sup>I) Montalembert, Les Moines d'Occident, t. I. 1. III.

Peu après le milieu du IVe siècle, on vit aux environs de Trèves les commencements d'un monastère, provoqués par le zèle de quelques serviteurs de Dieu qui se retirèrent dans une cabane pour mener une vie ascétique. Ce fut chez eux que l'on trouva un des exemplaires de la Vie de Saint Antoine par saint Athanase, dont il est parlé au livre VIIIe des Confessions de saint Augustin.

Bien que saint Hilaire nous dise que saint Honorat aspira à la vie religieuse sans y avoir été exhorté par personne, il ne s'ensuit pas qu'aucun exemple ne lui en ait suggéré l'idée. Tout porte à croire au contraire, qu'il y avait à proximité du lieu où se passa son enfance, quelques pieux ascètes dont la vue avait provoqué son émulation.

Quoi qu'il en soit, dans son entourage, il ne rencontra que des obstacles à son héroïque vocation; ses parents, ses amis, ses compatriotes semblaient, comme de concert, 'se liguer pour contrarier ses aspirations vers la perfection évangélique. Son père surtout, qui n'avait pu l'empêcher de devenir chrétien, voulut au moins le rattacher au monde, soit en lui en faisant goûter les plaisirs, soit en faisant miroiter à ses yeux les espérances d'ambition et de gloire auxquelles ses talents, aussi bien que sa naissance, lui donnaient droit de prétendre. Le saint jeune homme demeura inébranlable; il gagna même à ses sentiments Venance,

son frère aîné, que l'on avait chargé de le séduire, et tous deux, se mettant sous la conduite d'un pieux solitaire nommé Caprais, partirent tout-à-coup, dans le dessein de s'en aller jusqu'en Orient se mettre à l'école et sous la discipline de ces Pères du désert, dont la renommée s'était répandue avec tant d'éclat jusqu'en Occident. Arrivés à Marseille ils s'embarquèrent malgré les instances de l'évêque Proculus qui eut voulu les attacher au service de son église. Ils poursuivirent leur voyage jusqu'aux rivages de la Grèce; mais parvenus à Méthone, ville de la province d'Achaïe, une grande épreuve leur fut envoyée par la Providence divine, qui avait à leur égard des vues mystérieuses.

Frappé par la maladie et épuisé par les fatigues, Venance mourut.

Ce triste événement contraignit Honorat de renoncer à la poursuite de son voyage. Il reprit avec saint Caprais la route de l'Occident, ramenant avec lui les restes de son pieux et bien-aimé frère que Dieu venait de dispenser d'un plus long pèlerinage en ce monde. Durant ce retour, il s'arrêta dans quelques-uns de ces monastères d'Italie que saint Martin avait naguère visités, et qui reproduisaient la ferveur et les usages des monastères de la Palestine et de l'Egypte. Saint Hilaire nous parle de l'accueil plein de vénération que lui firent en particulier les prêtres de la Toscane, et il put voir, à l'occasion du séjour qu'il fit dans cette province, les anachorètes et les cénobites des îles de la mer Thyr-



ABBAYE DE LÉRINS. — Vue générale, prise du haut de la Tour



Le port de Lérins, jusqu'en 1897

rénienne. Mais ce n'était point là que la Providence le destinait à se fixer.

Arrivé sur les côtes de Provence, il alla, avec saint Caprais se présenter à l'évêque de Fréjus, saint Léonce, qui l'engagea à demeurer dans son diocèse et lui indiqua, à six milles de sa ville épiscopale, une caverne de l'Estérel, où il pourrait contenter son désir de la vie solitaire et pénitente.

« Il est, dit Barralis, un promontoire que rencontrent à l'entrée de la Provence les navigateurs qui viennent d'Italie dans la mer de la Gaule Narbonnaise. On le nomme le Cap Roux. Placé entre l'île de Lérins et la ville de Fréjus, il s'élève à une hauteur de plus de trois milles, flanqué de rochers et enveloppé de bois impraticables. La mer baigne ses pieds au levant et au midi, et y forme, entre autres abris pour les embarcations, le port d'Agathon, désigné vulgairement sous le nom d'Agay. Au flanc de la montagne, entre le côté de l'aquilon et celui du couchant, se trouve une grotte en forme d'oratoire, dans laquelle saint Honorat, premier abbé et fondateur du sacré monastère de Lérins, a mené quelque temps la vie érémitique. » (1)

Cette grotte était connue, au temps de Barralis, comme aujourd'hui, sous le nom de Sainte-Baume ou Baume de Saint Honorat.

C'est un lieu de pèlerinage très ancien; un autel,

<sup>(</sup>I) Chronol. Lerin. 1. p. 37.

dressé dans la grotte même, permettait d'y célébrer les saints mystères et une source située près de l'entrée servait à étancher la soif des pèlerins, comme elle avait jadis étanché celle du saint ermite.

Ainsi retiré sur une roche escarpée, avec l'immensité devant lui, le nouveau solitaire de la Provence n'avait rien à envier à ceux de la Palestine ou de l'Égypte. L'agitation des flots, vue de ce lieu élevé, lui rappelait celle du monde qu'il s'applaudissait d'avoir quitté; à travers les espaces, pleins de transparence et d'éclat, ses méditations s'élançaient sans obstacle jusqu'au trône de l'Éternel, et les grandes inspirations descendaient vers lui, comme les aigles visitent un sommet solitaire.

La compagnie du vénérable et pieux Caprais, était pour Honorat un encouragement et un motif d'émulation; tous deux rivalisaient d'austérité et de ferveur et, dans leurs entretiens, ils s'excitaient sans cesse à une plus haute perfection.

Bientôt cependant, la renommée des deux anachorètes se répandit au loin, on se disait avec étonnement que la Provence possédait à son tour de ces hommes extraordinaires qui osaient imiter les pénitences héroiques et les incessantes contemplations des grands ascètes de l'Orient, et l'admiration pour un genre de vie si sublime leur attira, au bout de peu de temps, un grand concours de visiteurs. On venait se recom-

mander à leurs prières, leur demander des conseils dans les épreuves de la vie, s'édifier au spectacle de leurs vertus. Mais cette foule troublait par son importunité et son va-et-vient continuel le silence de leurs méditations. Elle leur enlevait le bien le plus précieux qu'ils étaient venus demander au désert, la liberté de s'entretenir cœur à cœur avec Dieu.

Voyant dès lors qu'il n'avait pu trouver, même dans cette âpre montagne, une retraite assez paisible, et que les remparts presque inaccessibles élevés par la nature autour de sa caverne, devenaient impuissants à le protéger contre les empressements et la curiosité des gens du monde, Honorat eut la pensée de s'enfuir secrètement et de s'en aller chercher, en quelque pays lointain, un asile plus caché, où il aurait l'espoir de vivre entièrement inconnu des hommes.

Souvent, tandis qu'il méditait sa fuite, son regard attristé, errant sur la surface des flots, dut s'arrêter à contempler longuement deux îles, peu éloignées, autour desquelles les flots perdaient soudain toute leur agitation et dont le groupe fraternel semblait nager à la surface d'un lac paisible. C'était Léro et Lérina, protégées contre les vagues du large par leur ceinture de récifs et d'écueils à fleur d'eau.

Plus isolée et plus étroite, jetée comme une bouée vers la haute mer, la plus petite de ces deux îles semblait offrir à ses désirs de solitude un asile plus inviolable. Jamais il ne voyait les nautonniers s'en approcher pour y amarrer leurs vaisseaux fatigués d'une longue navigation. Les voiles éparses, errant sur l'étendue du golfe qu'enserrent, comme deux bras, la chaîne de l'Estérel et les collines du promontoire d'Antibes, ne la visitaient pas. Jamais ces nefs pavoisées et fleuries, d'où s'échappaient des chants de fêtes et qui s'en allaient porter à quelque point de ces riants rivages une jeunesse passionnée pour la danse et les jeux, ne prenaient pour but de leur joyeux sillage les ombrages redoutés de Lérina. Les pêcheurs eux-mêmes paraissaient fuir ses bords comme des parages néfastes.

La vue de cet îlot perdu, que les hommes évitaient d'approcher, dut donner au pieux solitaire je ne sais quels pressentiments de vie silencieuse et recueillie. L'inspiration divine, à son tour, vint éveiller en lui de mystérieux attraits pour ce coin de terre délaissé que la Providence le destinait à repeupler; et plus d'une fois, comme le Psalmiste, il désira d'avoir des ailes pour s'envoler vers cet étroit refuge, posé doucement sur les ondes, comme un nid d'alcyon.

Saint Léonce, à qui il s'ouvrit de ses préoccupations, et qui craignait de voir un homme si avancé dans les voies de Dieu, s'éloigner de son diocèse, l'autorisa bien volontiers à transporter son séjour dans cette solitude maritime.

Encombrée de ruines, couverte de ronces et de broussailles épaisses, elle était, en outre tellement infestée de reptiles venimeux qu'on n'osait plus y aborder. Mais à partir du moment où saint Honorat y eut établi sa demeure avec les quelques compagnons qui déjà s'étaient joints à lui, l'île fut purgée pour toujours des serpents et des autres bêtes malfaisantes.

Voici comment la légende a dramatisé le fait dans la suite des âges et en a fait un récit capable de frapper l'imagination populaire. « Le Saint, à son arrivée dans l'île, voyant accourir les serpents, se prosterne et conjure le Seigneur de les exterminer. Aussitôt ils expirent tous. Mais leurs corps infectaient l'air; le Saint monte sur un palmier, lève les mains vers le ciel et prie avec ferveur le Dieu qui l'appelait dans la solitude. Alors la mer se soulève, les flots inondent la surface entière de l'île et emportent en se retirant les cadavres de ces reptiles. » (1)

Les enfants de saint Honorat regardèrent toujours la disparition soudaine des serpents comme dûe à un miracle de leur saint fondateur. Le monastère en rappela plus tard le souvenir dans son blason : deux palmes enlacées d'un sèrpent y figurent, entourant la mitre et la crosse abbatiale. L'art à son tour reproduisit les circonstances les plus pittoresques de la légende. Sur l'un des côtés de la châsse donnée à Lérins par Jean André de Grimaldi, était représenté saint Honorat, monté sur un palmier et voyant à ses pieds les flots inonder l'île et balayer les cadavres des serpents.

<sup>(1)</sup> Vie de saint Honorat, édit. de Venise, 1501, cit. ap. Alliez.

Cependant les îles de Lérins étaient sans eau, et aujourd'hui encore, la plus grande des deux en est absolument dépourvue.

« Pressés par la soif, nous dit la Vie de Saint Honorat que nous venons de citer, les disciples du Saint vinrent se prosterner à ses pieds, le conjurant avec instance de leur obtenir du Seigneur par ses prières, l'eau que la nature avait refusée à cette terre. « Allez, leur « répondit-il, allez, mes frères, et creusez avec courage « au milieu de l'île, entre ces deux palmiers; le Dieu « qui a créé les sources des eaux, est assez puissant « pour vous accorder ce que vous lui demanderez avec « confiance. » Ils se mettent à l'œuvre et creusent jusqu'au rocher, mais sans trouver une goutte d'eau ni même trace d'humidité. Découragés, ils retournent vers Honorat et lui disent l'insuccès de leurs efforts. Le Saint leur ordonne d'attaquer la roche vive et de se confier au Seigneur. Les disciples obéissent à leur père et creusent en profondeur environ la moitié de la taille d'un homme, mais sans résultat. Alors, jetant là leurs instruments, ils s'en vont proposer au Saint d'essayer des recherches sur un autre point de l'île. Honorat, qui sent sa confiance redoubler, se rend sur les lieux; il descend dans la fosse ouverte par ses disciples, et, après avoir invoqué le Seigneur, il frappe trois fois le rocher au nom de la Sainte Trinité. Aussitôt les eaux jaillissent avec abondance. »

Quoi qu'il en soit des détails que la légende a pu

ajouter au récit pour l'embellir, la tradition de ce sait merveilleux est constante à Lérins et elle est appuyée sur le témoignage de saint Hilaire et de saint Eucher qui, tous deux, ont vécu avec saint Honorat. « Les eaux refusées aux siècles précédents coulent en abondance, disait saint Hilaire dans son discours de Vita Sancti Honorati; elles rappellent, en une source unique, deux miracles de l'Ancien Testament : elles jaillissent en effet du rocher, et sortent de l'amertume de la mer. » Saint Eucher écrit dans son Éloge du Désert que les eaux s'élançaient du sein des rochers et que l'île en était largement arrosée. Les expressions dont se servent ces auteurs, témoins de ce qu'ils racontent, donnent à penser que les eaux s'épanchaient hors du puits et formaient des ruisseaux sur le sol. Il n'en est plus ainsi aujourd'hui: le puits de saint Honorat (1) fournit

(1) Voici l'inscription en distiques latins qu'on lit sur une plaque de marbre au-dessus de la porte du puits et qui fut composée par Barralis, moine de Lérins, au XVII siècle:

Isacidum ductor lymphas medicavit amaras
Et virga fontes extudit e silice.
Aspice ut hic rigido surgant e marmore rivi
Et salso dulcis gurgite vena fluat.
Pulsat Honoratus rupem laticesque redundant,
Et sudis et virgæ Mosis adæquat opus.

« Le guide des enfants d'Israël adoucit les caux amères, et sa verge fit sourdre une source du rocher. Regarde : ici à mesure qu'on y puise, mais la source qui sort du rocher par cinq ouvertures disposées à peu près en forme de croix, ne s'élève jamais au-dessus d'un certain niveau. Le fond se trouve à 7 mètres au-dessous de la surface du sol.

des ruisseaux jaillissent de la dure pierre, et une eau douce sort du sein de l'onde amère. Honorat frappe le rocher, et des eaux abondantes s'en échappent. Le Saint renouvelle le double prodige que Moïse opéra avec le bois et avec la verge. »



LÉRINS. — Arc de triomphe de S. Honorat



Tour ou Château de Lérins (du XII° au XV° siècle)



## CHAPITRE III

## Lérins sous saint Honorat

L'invasion des Barbares au V° siècle. Lérins asile des lettres. — Date de la fondation de saint Honorat. — Caractère de sa règle. Rapports de cette règle avec celle des moines d'Orient: similitude et contraste. — Portrait de saint Honorat. Légende de sainte Marguerite. — Les études à Lérins: saint Eucher et ses deux fils. Saint Vincent, Salvien, saint Hilaire, saint Loup.

Dans cette île ainsi purifiée des bêtes malfaisantes et arrosée d'une eau limpide, symbole des sources de grâce qu'il venait d'y ouvrir, Honorat groupa bientôt autour de lui les hommes les plus éminents de son siècle.

Peu d'années, en effet, après qu'il s'y fut retiré, de grandes calamités étaient venues fondre sur l'Occident: l'invasion des Barbares se déversait à grands flots sur les contrées où la civilisation romaine avait répandu ses bienfaits. Tout périssait, était englouti. Un seul refuge resta aux lettres et aux sciences: ce fut cet humble îlot de la Méditerranée, où l'avarice des envahisseurs n'espéra point rencontrer de trésors. Là, sous les ombrages de quelques pins courbés par la violence des vents, et à l'abri d'un étroit bras de mer, se con-

serva pour les âges suivants le flambeau que la barbarie menaçait d'éteindre à jamais. D'autres solitudes monastiques, placées aux extrémités les plus opposées de l'Europe, celles de l'Irlande, et du mont Athos, partagèrent alors avec Lérins le privilège d'échapper à la dévastation universelle, mais leur rôle dans l'histoire de la civilisation n'a pas été d'une importance à beaucoup près aussi considérable.

On dispute un peu sur la date de l'arrivée de saint Honorat dans l'île qui devait un jour porter son nom. La Chronique de Lérins donne l'année 375; l'auteur de cette Chronique Barralis, moine de Lérins au XVIIe siècle, déclare tirer cette assertion d'un ancien manuscrit conservé au monastère. Nous devons donc le considérer comme le représentant autorisé de la tradition lérinienne, et il est de règle, en bonne critique, de n'abandonner les traditions locales que si l'on a des raisons péremptoires à leur opposer. Plusieurs historiens modernes, trouvant des difficultés à accepter cette date, se contentent de faire remonter la fondation du monastère aux premières années du Ve siècle.

Le but du pieux fondateur, en réunissant autour de lui ses premiers cénobites, fut certainement de les vouer à la contemplation des choses divines, en y joignant le travail des mains à l'exemple des solitaires de l'Orient. Sa règle rappelait celle des monastères de l'Egypte ou de la Palestine plus strictement encore que

ne faisait celle des deux monastères fondés par saint Martin dans les Gaules, un quart de siècle avant le sien. Aller vivre au milieu des moines de la Syrie ou de la Thébaïde avait été la première aspiration de saint Honorat et de saint Caprais, son fidèle confident. Cassien passant par Lérins quelques années après sa fondation, ou du moins écrivant ses *Conférences*, dont plusieurs sont adressées à notre Saint lui-même et à ses disciples, n'avait pu qu'accuser plus fortement encore les traits de conformité de sa règle avec celle des Pacôme et des Basile.

Un des traits les plus saillants de cette ressemblance, c'est qu'il y avait à Lérins un mélange de la vie solitaire avec la vie cénobitique. Le monastère proprement dit n'était pas d'une étendue considérable; il renfermait seulement ceux qui débutaient dans les exercices de la vie religieuse et que l'on soumettait aux conditions de la vie commune, moins difficile à soutenir saintement que la vie solitaire. Ceux qui s'étaient suffisamment exercés dans cette initiation première, recevaient ensuite l'autorisation de se retirer dans quelqu'une des nombreuses cellules éparses sur la surface de l'île et d'y mener la vie des ermites. Sept chapelles construites sur différents points et dont on voit encore les restes plus ou moins bien conservés, devaient servir de lieu de prière à chacun des groupes de cellules situées dans leur voisinage. Les dimanches, tous les religieux s'assemblaient dans l'église du monastère

pour y célébrer solennellement l'Office divin.

Toutes ces pratiques des disciples de saint Honorat rappelaient celles des laures de la Thébaïde, et l'expression de saint Eucher est très juste, lorsqu'il dit que ces vénérables solitaires vivant dans des cellules séparées, avaient transporté, sur notre terre des Gaules les Pères des déserts de l'Égypte. Il y avait toutefois un bien grand contraste entre le morne horizon de sables ou de roches arides qu'avaient devant les yeux les anachorètes des antres de Nitrie ou de la triste plaine de Scété, et la brillante ceinture de flots aux changeantes couleurs, les masses épaisses de forêts verdoyantes et l'amphithéâtre de montagnes couronnées par les neiges alpestres, sur lesquels se reposaient les regards des religieux de Lérins, au milieu de leurs contemplations et de leurs travaux.

Les circonstances de temps et de lieu amenèrent forcément encore un autre contraste : les occupations des nouveaux moines de l'Occident ne purent être absolument les mêmes que celles des moines de l'Orient. Tandis qu'en dehors des heures consacrées à la méditation des Saintes Ecritures et à la récitation de l'Office divin, les moines de l'Orient consacraient uniquement leurs loisirs au travail des mains, les enfants de saint Honorat nous apparaissent, dès le début, comme donnant une large part aux travaux de l'esprit. Les moines Orientaux demeurent à peu près étrangers au mouvement intellectuel et aux controverses de leur temps; en Occident, au contraire, toute la vie littéraire et scientifique du Ve siècle, dans le désastre universel de la société, paraît s'être concentrée dans les monastères du midi de la Gaule, et notamment à Lérins. Là, assurément, on ne cultive pas les lettres pour le simple amour de l'art; on n'écrit pas pour écrire; c'est la passion de la vérité, c'est le zèle du salut des âmes qui provoque le moine à prendre la plume et à sortir du silence. Bref, pour parler avec Guizot: Si « quelque « événement éclatait, » si « une question s'élevait, » si « quelque nécessité pressait le monde chrétien; on « faisait un livre, et le livre se produisait souvent sous « la forme d'une lettre à un fidèle, à un ami, à une « église. » C'est ainsi que se produisirent, en effet, les écrits demeurés célèbres d'un Eucher, d'un Hilaire d'Arles, d'un Salvien d'un Vincent de Lérins, tous contemporains de saint Honorat et formés par lui aux vertus monastiques.

Saint Hilaire d'Arles nous a laissé un portrait de saint Honorat où se montre réalisé l'idéal du digne abbé de monastère, tel que saint Benoît le tracera un siècle plus tard dans sa *Règle* fameuse, devenue le code universel de la vie monastique en Occident.

« Les douleurs de tous, il les regardait comme « ses propres douleurs et les pleurait comme telles ; « les progrès et les labeurs de tous, il les considérait « comme siens... Actif, diligent, infatigable, il s'atta« che à chacun selon la connaissance qu'il a acquise de « son naturel et de ses maux. Pour l'un, c'est en par« ticulier, pour l'autre c'est en public; pour celui-ci de « la sévérité, pour celui-là de la douceur; et pour ar« river à changer celui qu'il réprimande, il change l'as« pect même de la réprimande. Aussi serait-il difficile « de trouver quelqu'un qui fût aimé ou craint à ce « point : il avait tellement établi ces deux sentiments « dans l'âme de chacun des siens que l'amour qu'on « lui portait amenait la crainte de pécher, et la crainte « amenait l'amour de la règle.

« On ne saurait croire avec quel soin il veillait à ce « que nul ne fût abattu par la tristesse, fatigué par les « pensées du siècle. Quelle habileté à découvrir les « pensées de chacun! On eût dit qu'il portait dans son « âme les âmes de tous. Et puis, quelle tendre prévo-« yance pour empêcher l'un d'être accablé par l'excès « du travail, l'autre d'être amolli par l'excès du re-« pos!... Sans cesse occupé à secouer la paresse de « ceux dont le corps était robuste, il forçait au repos « ceux dont l'âme était trop ardente. Un instinct divin « lui faisait connaître, je crois, les forces, le courage, « l'estomac de chacun. Devenu véritablement le servi-« teur de tous pour Jésus-Christ, on ne comprend pas « comment un seul homme pouvait à la fois remplir « tant d'offices, surtout étant accablé de tant d'infir-« mités diverses.

« C'est pour cela que toute cette réunion d'hommes

« avides de servir Dieu, que son nom avait assem-

« blés des différentes parties de la terre, malgré la

« différence des caractères et du langage, n'avait qu'un

« cœur pour l'aimer. Tous l'appelaient leur maître,

« tous leur père: en lui, il leur semblait qu'ils avaient

« retrouvé leur patrie, leurs parents, tout enfin. » (1)

L'imagination populaire, s'inspirant, sans doute, à une époque un peu tardive, de ce que nous raconte l'histoire au sujet de saint Benoît et de sainte Scholastique, a voulu doter le saint fondateur de Lérins d'une sœur appelée Marguerite, qui aurait vécu de la vie religieuse dans la grande île de Léro et lui aurait depuis laissé son nom. On sait d'une manière trop positive, pour ajouter foi à cette légende, que l'île de Léro doit sa dénomination moderne à sainte Marguerite d'Antioche, illustre vierge martyre, dont le culte se répandit à une certaine époque en Occident et à qui les moines de Lérins dédièrent une chapelle dans la grande île. La légende est cependant trop gracieuse pour que nous omettions de la transcrire ici.

Voici comment l'abbé Alliez l'a recueillie sur les lèvres de la tradition : « Honorat ayant fondé son monastère, Marguerite, sa sœur, vint habiter l'île voisine où elle dirigea une communauté de vierges chrétiennes.

<sup>(1)</sup> Sermo de Vita S. Honorati. Trad. Gorini, Mélanges littéraires.

Comme elle ne pouvait aller à Lérins parce que la règle en interdisait l'entrée aux femmes, elle priait souvent Honorat de venir la visiter, se plaignant de ce que ce désir était bien rarement satisfait. Pourtant le Saint trouvait qu'il voyait trop fréquemment une sœur, dont le souvenir, ravivé par ces visites, altérait le suave recueillement de son oraison. Un jour il lui dit que désormais ils ne se verraient qu'une fois par an, et il fixa, pour époque de sa visite, la saison où les cerisiers seraient en fleurs. Marguerite pria, pleura; rien ne put ébranler son frère dans l'austère détermination qu'il avait prise; elle espéra que Dieu serait moins inflexible et obtint de Celui qui bénit les amitiés saintes, qu'un cerisier planté sur le rivage de son île fleurît tous les mois. Honorat vit dans ce prodige la volonté manifeste du Seigneur et, tous les mois, traversant la mer rendue solide sous ses pieds, il venait parler de Dieu à l'heureuse Marguerite. »

Il convient que nous donnions ici une courte notice sur quelques-uns des premiers compagnons de saint Honorat qui ont laissé un nom glorieux dans l'histoire des lettres aussi bien que dans les annales de la sainteté. Lérins, au commencement du Ve siècle, eut cette destinée singulière, que toute la vie intellectuelle de l'Europe parut s'y être concentrée.

Saint Eucher était issu d'une très noble famille : né d'un père sénateur, il portait le titre de Clarissime et

était apparenté à Valérien, préfet du prétoire et parent lui-même de l'empereur Avitus. Ayant vécu dans les grandeurs du monde, il se rendit plus grand encore par ses vertus et sa doctrine, splendidus mundo, splendidior Christo, dit de lui saint Hilaire d'Arles. Marié à Galla et père de quatre enfants, il se fit moine à Lérins du consentement de son épouse : celle-ci se chargea d'élever ses deux filles dont elle fit deux saintes, et lui emmena au monastère ses deux fils Salonius et Véran. qui devinrent tous deux évêques et que l'Eglise a placés également sur ses autels. L'idéal d'Eucher, comme celui de saint Honorat, eut été d'aller jusqu'en Orient se fixer parmi les Pères du désert, c'est pour le consoler de n'avoir pu réaliser ce rêve que Cassien lui adressa plusieurs de ses Conférences. On place en l'année 412 l'entrée de saint Eucher à Lérins : déjà d'affreuses calamités étaient venues fondre sur l'empire; déjà les Francs d'abord, puis les Suèves, les Alains, les Vandales et les Burgondes avaient fait irruption dans les Gaules: l'Italiè à son tour avait été envahie par les Barbares, et enfin Rome elle-même, trois fois assiégée par Alaric, était tombée en son pouvoir et avait été abandonnée à la fureur des Goths. Eucher trouva dans la solitude une paix et un bonheur que le monde ne pouvait pas lui donner: on reconnaît dans ses admirables écrits, l'un sur le Mépris du monde adressé à son parent Valérien, l'autre sur l'Eloge de la Solitude adressé à saint Hilaire, les traces des impressions opposées que

firent passer dans son âme tour à tour le spectacle des malheurs publics, puis le silence paisible et le calme dont il lui fut donné de jouir dans sa retraite.

Cependant les deux fils d'Eucher recevaient, à l'ombre des murs du monastère, une éducation qu'eussent pu leur envier les enfants des premières familles de l'empire. Ils avaient trouvé en la personne de saint Honorat un second père et lui-même s'était chargé de leur fournir des maîtres capables de former leur esprit et leur cœur. A saint Hilaire, son jeune parent, récemment arrivé à Lérins, fut confié le soin de leur donner l'enseignement religieux, tandis que Salvien et Vincent, deux des gloires les plus brillantes de ce siècle, complèteraient leur éducation par l'enseignement de la philosophie et des lettres.

Épris comme il l'était de la vie solitaire, saint Eucher obtint, après quelques années de vie cénobitique, l'autorisation de passer de l'île de Lérina dans celle de Léro, qui était comme une dépendance du monastère et dans laquelle plusieurs des disciples de saint Honorat menaient la vie érémitique. Cette séparation d'Eucher et d'Honorat n'avait rien qui pût les attrister, car, chaque dimanche, les solitaires de Léro traversaient le bras de mer qui sépare les deux îles et allaient partager avec leurs frères les joies saintes de ce jour consacré au Seigneur, participer au banquet des agapes eucharistiques et célébrer avec eux l'office divin.

Plus tard, lorsque saint Honorat eut quitté Lérins

pour monter sur le siège épiscopal d'Arles, saint Eucher se retira dans une caverne du cap Roux pour s'y livrer à un ascétisme de plus en plus rigoureux. C'est là que les députés de la ville de Lyon vinrent le chercher et, à force de supplications et même de violences, le déterminèrent enfin à accepter le gouvernement de leur église. Eucher s'assit sur le siège illustre de saint Irénée et ne fut pas un trop indigne successeur du grand docteur des Gaules.

Au moment où saint Eucher s'éloignait de sa chère Lérins pour s'enfoncer dans le désert du cap Roux, il laissait dans la communauté de ses anciens frères ses deux fils, Salonius et Véran, qui déjà avaient embrassé la profession religieuse, après avoir achevé le cours de leurs études sous la direction de Vincent de Lérins et de Salvien.

« Ce grand et modeste Vincent, comme dit Monta-« lembert, qui fut le premier controversiste de son « temps et a'uquel la postérité a gardé le nom de l'île « qui fut le berceau de son génie, » mérite bien d'arrêter un instant nos regards. Il était gaulois d'origine et né, peut-être, dans la ville de Toul. Il avait suivi la carrière des armes et occupé dans le monde des emplois élevés. La pureté de son style et la vigueur de son raisonnement témoignent assez qu'il avait dû être appliqué de bonne heure aux lettres humaines et avait suivi d'excellentes écoles. « Après avoir été ballotté quelque temps, » comme il le dit lui-même, « par les tourbillons de la vie sécu« lière, il fut conduit par l'inspiration du Christ à s'a« briter dans le port toujours si sûr de la religion, et là,
« déposant les pensées d'orgueil et de vanité, et apai« sant Dieu par le sacrifice de l'humilité chrétienne, il
« s'appliqua à éviter non-seulement les naufrages de la
« vie présente, mais encore les feux de la vie fu« ture. » (1)

L'ouvrage qui a rendu immortel le nom de Vincent de Lérins, est petit par son poids selon l'expression du Cardinal Bellarmin, mais grand par le mérite. Il a été loué par les savants de tous les siècles. Peut-être est-il, dans l'antiquité classique, peu de livres qui renferment tant de choses en si peu de mots. Vrai livre d'or, qui reste, encore aujourd'hui, un guide sûr dans les controverses toujours nouvelles que suscite infatigablement l'esprit d'erreur.

La rédaction de ce célèbre ouvrage se rapporte à l'an 434.

Les fils d'Eucher ne furent pas les seuls élèves auxquels saint Vincent eut à transmettre les éléments des sciences et des lettres humaines. Dès ce temps-là, le monastère avait ouvert une école, qui fut bien vite célèbre et florissante, et où toute la jeune noblesse des Gaules se rendait pour recevoir des leçons de gram-

<sup>(1)</sup> Commonitorium.

maire, de rhétorique et de dialectique. Il y eut pour collègue dans l'enseignement Salvien, homme d'une tournure d'esprit toute différente de la sienne, mais qui occupe également une place éminente parmi les écrivains sortis de Lérins.

Salvien était né, vers l'an 400, dans le nord de la Gaule et vraisemblablement à Cologne. Il dut étudier à Trèves avant que les écoles florissantes de cette ville eussent été détruites par l'arrivée des Francs. Il y puisa ces formes de rhétorique qui se manifestent dans son style au travers même des mouvements de la plus haute émotion. Fuyant devant les hordes dévastatrices qui franchissaient le Rhin et la Moselle, il vint dans le midi de la Gaule et y fut accueilli par les pieux et savants personnages qui conservaient sous les voûtes austères du cloître le dépôt des lettres chrétiennes.

Il dédia son principal écrit, intitulé: Du Gouvernement de Dieu, à l'un de ses élèves, Salonius, l'aîné des fils de saint Eucher.

Salvien avait l'âme ardente et l'imagination colorée: dans son livre, destiné à justifier la Providence de Dieu, il décrit avec une sombre et puissante éloquence la détresse des contrées où l'invasion répandait la dévastation et le carnage. On l'a appelé le *Jérémie du V° siècle*, et il semble en effet, lui aussi, avoir, selon l'expression de Bossuet, « égalé les lamentations aux douleurs. »

L'historien Gennade a donné à Salvien le titre de maître des évêques, sans doute parce qu'il eut part à l'éducation de saint Salonius et de saint Véran, tous deux promus plus tard à l'épiscopat. Mais ni lui, ni saint Vincent de Lérins ne furent jamais que simples prêtres.

Il n'en fut pas de même de saint Hilaire leur ami et leur coopérateur dans l'éducation des fils d'Eucher. Parent de saint Honorat, il fut son successeur sur le siège métropolitain d'Arles et prononça sur son cercueil ce précieux Discours de Vitâ Sancti Honorati, le seul document un peu détaillé qui nous soit resté sur la vie du saint fondateur de Lérins. Charles Nodier a appelé cette oraison funèbre un « chef-d'œuvre de touchante « éloquence et de sensibilité » où la décadence apparaît toutefois « dans une recherche dont le style n'est pas « exempt. »

Laissons saint Hilaire nous raconter lui-même comment il dut au zèle d'Honorat sa conversion et sa vocation religieuse. C'est une page digne du livre des *Confessions* de saint Augustin:

« Si j'ai éprouvé la grâce de Jésus-Christ, c'est à son « zèle que je le dois... Oui, pour moi, (je le dis à sa « gloire et à ma honte) il ne dédaigna pas de retourner « dans cette patrie qu'il avait quittée; il ne se laissa « pas rebuter par les fatigues d'un si long voyage qu'ag-« gravaient encore les nombreuses infirmités dont il

« souffrait déjà. Hélas! il n'est que trop vrai : j'étais, à « cette époque, attaché au siècle et rebelle à Dieu! Il « vint, pieux séducteur, et d'une main caressante es-« saya de m'attirer à l'amour du Christ. Il serait long « de raconter toutes ces exhortations où se traduisait « la vivacité de son âme... Mais voyant que mes oreil-« les se fermaient aux paroles de tendresse, il retourna « à ses armes ordinaires, la prière! et ce cri de son « amour que repoussait ma dureté trouva le chemin « des oreilles de Dieu, et émut son cœur jusqu'à la « miséricorde. Je résistais, et, retenu par ces habitu-« des si périlleuses du monde, je confirmais mon obs-« tination par serment. Mais lui, par une inspiration « en quelque sorte prophétique, me l'avait promis d'a-« vance: « Eh bien! disait-il, ce que vous refusez de « m'accorder, Dieu me l'accordera. » ... Tout d'abord « je remportai sur lui, comme il le disait, une détes-« table victoire. Mais la main de Dieu m'avait saisi « pour me fatiguer et me dompter... Quels flots s'é-« levaient dans mon cœur! Quelles tempêtes y exci-« taient ces volontés contraires luttant entre elles! « Combien de fois le oui et le non se succédèrent « dans mon âme! Mais terminons.... En son absence, « le Christ, enfin, accomplit en moi son œuvre, et, « après deux jours, la miséricorde de Dieu, par l'effet « de ses prières, avait subjugué ma rébellion. » (1)

<sup>(1)</sup> Sermo de Vita Sancti Honorati, Trad. Gorini, ibid.

Il avait fallu toute la charité de saint Honorat pour le décider à retourner ainsi dans des contrées qu'il avait depuis si longtemps renoncé à revoir. Le court passage qu'il y fit causa, n'en doutons pas, une impression profonde, et saint Hilaire distribuant ses biens aux pauvres, à la suite des exhortations d'Honorat, remit dans la mémoire de tous ce que celui-ci avait fait luimême autrefois avec son frère Venance. Bientôt un exemple semblable fut donné dans le même pays par un membre de la même famille. La sœur d'Hilaire, Piméniole, avait épousé un riche patricien de Toul, nommé Lupus, issu d'une des plus illustres familles des Gaules et digne par ses talents et son éloquence d'aspirer aux plus hautes dignités. Au bout de sept ans d'une vie exemplaire dans le mariage, il résolut, de concert avec sa sainte épouse, de se vouer à un genre de vie plus parfait, et il s'en alla, après avoir distribué tous ses biens en aumônes, demander à saint Honorat la faveur d'être admis au nombre de ses disciples. Mais Dieu ne voulut pas laisser sous le boisseau une lumière aussi éclatante. Au bout de peu de temps, la mort d'un proche parent rendit de nouveau saint Loup maître d'une fortune considérable. Contraint de quitter un moment sa retraite pour recueillir cet héritage, il s'occupait de le verser aussitôt dans le sein des pauvres, lorsque les envoyés du clergé et du peuple de Troyes vinrent l'enlever, pour ainsi dire, de force à Mâcon pour l'élever sur le siège épiscopal de leur ville. Ce fut « cet illustre saint Loup, qui arrêta « Attila aux portes de Troyes avant que saint Léon ne « l'eût arrêté devant Rome. C'est lui qui demanda au « roi des Huns: Qui es-tu? et qui reçut la fameuse ré- « ponse: Je suis Attila, le fléau de Dieu; l'intrépide « douceur de ce moine-évêque désarma le féroce en- « vahisseur. Il quitta Troyes sans y faire aucun mal, « et recula jusqu'au Rhin, mais emmena l'évêque avec « lui, dans la pensée que la présence d'un si saint « homme servirait de sauvegarde à son armée. » (1)

(1) Montalembert, Les Moines d'Occident.

## CHAPITRE IV

## Les successeurs de saint Honorat

Lérins pépinière d'évêques. — Saint Honorat nommé évêque d'Arles. — Saint Maxime et saint Fauste abbés de Lérins, puis évêques de Riez. — Ferveur de Lérins sous le gouvernement de Fauste. — Rôle important de Fauste dans les controverses de ce siècle; son semi-pélagianisme. — Les Visigoths en Provence; martyre de saint Ausile. — Saint Césaire moine de Lérins, puis évêque d'Arles. — Saint Virgile, évêque d'Arles. — Évangélisation de l'Angleterre par saint Augustin et ses compagnons. — Relations de l'abbé Chonon avec saint Colomban. — L'abbé Nazaire et la fondation du couvent d'Arluc. — Saint Maxime, saint Magne et saint Agricole, évêques d'Avignon. — Colonie des moines de Lérins à Avignon. — Saint Eudes, fondateur du monastère de Carméry, dans le Velay.

Lérins, on le voit, devenait déjà, dès ses débuts et malgré l'amour de l'obscurité et de la retraite dont ses enfants faisaient profession, l'école et le séminaire où les églises des Gaules aimaient à venir choisir leurs pasteurs. Durant toute la période mérovingienne, l'île sainte fut en effet une pépinière d'évêques, de docteurs, d'apôtres et de fondateurs de monastères. L'Eglise d'Arles appela, à diverses époques pour les mettre à sa tête, jusqu'à six de ses moines dont les noms peuvent prendre place à côté de ceux des plus illustres pontifes; citons seulement saint Honorat, saint Hilaire,

saint Césaire et saint Virgile, qui fut nommé légat dans les Gaules par saint Grégoire et qui, en cette qualité, fut le consécrateur de saint Augustin, apôtre de l'Angleterre. Vienne lui doit saint Magunce et saint Sédaste; Saintes, saint Vincent; Avignon, saint Maxime, saint Magnus et son fils saint Agricole; Valence, saint Apollinaire; Fréjus, saint Ausile; Carpentras, saint Siffren. Le diocèse de Lyon en reçut non seulement saint Eucher, l'un de ses plus glorieux évêques, mais encore saint Anselme qui fut abbé d'Ainay, et saint Domitien le fondateur du monastère de Saint-Ramberten-Bugey. Beaucoup d'autres églises encore s'honorent d'avoir eu des évêques et des prêtres formés à l'école de Lérins. Saint Patrice lui-même, l'apôtre de l'Irlande, avant d'entreprendre l'évangélisation de cette île située aux limites du monde connu, vint s'exercer neuf ans aux pratiques de la vie monastique sous la règle de saint Honorat, 196-2004 Ctd. A. J. Choppin and the Charles A state and

Ces évêques sortis des monastères présentaient aux yeux des populations un tout autre caractère que les prélats choisis dans les rangs de la société romaine et du clergé séculier. Ceux-ci, à cause de la grande situation temporelle qui leur était faite dans l'Empire, depuis Constantin, s'étaient trop aisément laissé entraîner à vivre dans le faste, et le faste avait amené en eux une sensible diminution de l'esprit apostolique. Les évêques-moines, au contraire, conservèrent, même après leur élévation aux honneurs de l'Église, les

mêmes habitudes de pauvreté dans le costume, la même austérité de vie, dont ils avaient fait profession précédemment dans le cloître. Quand saint Martin, proposé pour occuper le siège de Tours, se présenta devant une assemblée de prélats gallo-romains, des protestations s'élevèrent contre son élection. « On le « trouvait trop mal mis, dit M. Lecoy de la Marche, trop « ennemi du confortable. On n'avait pas l'habitude, en « Occident, de voir une robe grossière s'étaler sur le « velours du trône pontifical. Cette habitude allait « bientôt venir, le saint évêque de Tours devait en-« seigner au monde toute la vertu d'un' pareil « contraste. » (1) Lérins contribua pour sa large part à multiplier dans notre patrie, - durant presque toute la période mérovingienne, - ce type de l'évêque apostolique, seul capable d'imposer le respect aux conquérants barbares et d'exercer sur eux l'ascendant qui suspend leur fureur et parfois les subjugue. Plus d'un historien s'est demandé comment, sans cet ascendant que prit l'Église sur ces farouches envahisseurs, la société aurait pu se reformer après les invasions et sortir du chaos où le monde se trouvait plongé. Littré a poussé la question plus loin. Il s'est demandé comment l'Église elle-même eut pu prendre cet ascendant, si elle ne se fût trouvée en état d'opposer aux conquérants barbares des ascètes et des saints, « En cette condition de

<sup>(1)</sup> LECOY DE LA MARCHE, Saint Martin, chap. IV.

- « grands périls et de grandes œuvres, dit-il, l'Eglise
- « avait comme un fruit naturel de son sein, produit
- « les moines pour la pénitence et la prière ;... elle
- « exerçait, par le clergé régulier, une action mystique
- « qui complétait son empire. La mysticité du moine
- « est, si je puis ainsi parler, la pointe de la sainteté de
- « l'Église et celle de son épée. » (1)

C'est en 426 que saint Honorat devint évêque de l'église métropolitaine et primatiale d'Arles. Quittant avec un grand déchirement de cœur la famille religieuse qu'il avait instituée et à laquelle il s'était attaché d'une si étroite charité, il emmena avec lui saint Hilaire, son disciple chéri, qui devait lui succéder, quatre ans plus tard, dans le gouvernement de son église. Toutefois, avant de dire à son monastère un adieu définitif, le sage fondateur avait voulu assister à l'élection de celui qui devait le remplacer dans la dignité abbatiale.

Le nouvel abbé de Lérins fut saint Maxime, né dans le voisinage de Digne et l'un des premiers disciples de saint Honorat. « On voyait, dit saint Fauste dans « l'Éloge qu'il nous a laissé de lui, éclater sur les traits « du nouvel abbé l'énergie de son âme; son visage « resplendissait de la sainteté qui habitait en lui; s'il « inspirait une crainte salutaire par son zèle pour la « discipline, la douceur et l'humilité venaient tempérer

<sup>(1)</sup> LITTRÉ, Études sur les Barbares et le Moyen-Age, p. 141.

« la fermeté de sa direction. » Animé d'une grande sollicitude pour le maintien de la règle, il soutint dans toute sa ferveur l'Institut de saint Honorat, durant les sept années qu'il eut à le gouverner. Une première fois sollicité d'accepter l'épiscopat par les habitants de Fréjus, dont l'évêque saint Léonce venait de partir pour évangéliser la Germanie, il réussit à se soustraire par la fuite à un honneur qu'il redoutait plus que la mort. Mais peu de temps après, les envoyés de l'église de Riez étant venus le surprendre et se saisir de sa personne, dans le but de le forcer à devenir leur évêque, il dut enfin courber la tête et accepter un fardeau que la volonté de Dieu lui imposait. C'était en l'an 433 ou 434.

Fauste qui lui succéda dans le gouvernement de l'abbaye de Lérins, était destiné à devenir également son successeur sur le siège de Riez. Son nom est demeuré célèbre à cause de la part qu'il eut dans les controverses qui agitèrent les esprits à cette époque.

Né dans la Grande-Bretagne, il se destina tout d'abord au barreau et s'était déjà acquis de la réputation dans cette carrière, lorsqu'il quitta le monde et se retira à Lérins pour ne plus s'y occuper que des sciences sacrées et de la recherche de la gloire céleste. Il devint, comme nous venons de le voir, le troisième abbé de ce monastère et le gouverna l'espace de vingt-sept ans, avec une sagesse et une édification qui le conservèrent

dans toute sa régularité primitive. Les exhortations qu'il adressait à ses religieux et dont plusieurs nous ont été conservées, sont pleines d'une éloquence, tantôt mâle et austère, tantôt touchante et persuasive. Ses écrits portent principalement sur des matières de théologie et de philosophie; la lettre qu'il écrivit, étant déjà évêque, pour réfuter l'hérésie des Prédestinations, eut le double succès d'obtenir l'approbation du concile d'Arles et de ramener à l'orthodoxie son adversaire. Mais il fut moins heureux dans l'ouvrage qu'il écrivit ensuite dans le but d'appuyer par des raisonnements les décisions que le concile venait de prendre sur la même matière. En s'efforçant de combattre les erreurs des Prédestinatiens sur les rapports du libre arbitre avec la grâce, il tomba lui-même dans des assertions voisines de celles qui avaient été condamnées dans Pélage. Il n'allait pas jusqu'à enseigner comme cet hérésiarque que notre libre arbitre peut, sans la grâce divine, accomplir lès œuvres utiles au salut, mais il admettait que la grâce prévenante n'est pas nécessaire à ce même libre arbitre pour commencer le salut et les œuvres surnaturelles qui y conduisent. C'est cet ouvrage De la Grâce et du Libre Arbitre qui a fait regarder Fauste comme un des chefs du semi-pélagianisme.

On a coutume, en effet, de mettre son nom avec celui de Cassien en tête de la liste des écrivains qui passent pour avoir soutenu cette erreur. On prétend même que l'école monastique de Lérins en fut infectée, tant

parce que Fauste fut longtemps à sa tête, que parce que saint Honorat et saint Eucher acceptèrent sans aucune protestation la dédicace de la XIII. Conférence de Cassien, celle précisément où l'auteur marseillais exprime de la façon la plus explicite ses principes erronés touchant la suffisance du libre arbitre pour le commencement de la foi et des œuvres utiles au salut. Mais il n'existe aucune preuve sérieuse que saint Honorat, saint Eucher, saint Hilaire, saint Vincent et saint Valérien, dont on a cité parfois les noms comme suspects d'hérésie, aient jamais adhéré ou donné dans leurs écrits des gages à la doctrine semi-pélagienne. Ouant à Fauste, si, comme Cassien, il a erré en exagérant les forces du libre arbitre, c'est, comme lui, de bonne foi et sans cet esprit d'opiniâtreté qui fait proprement le caractère de l'hérétique. A l'époque où ils ont écrit l'un et l'autre, le langage de la théologie n'était pas encore entièrement fixé sur les matières de la grâce, et la discussion venait à peine de s'ouvrir sur la valeur du libre arbitre relativement au commencement de la foi et des bonnes œuvres. En soutenant l'opinion semi-pélagienne, condamnée un siècle plus tard par le 2me concile d'Orange, ils ont soutenu un système qui, de leur temps, était encore un objet de libre controverse, et il n'y a rien dans leur manière d'agir qui puisse être l'objet d'un blâme. Cela n'a pas été capable d'empêcher que les églises de la Gaule méridionale ne les reconnussent l'un et l'autre pour saints

et ne leur décernassent un culte qui subsiste encore aujourd'hui et que l'Eglise a tenu constamment pour légitime.

Après avoir gouverné le monastère de Lérins près de trente ans, saint Fauste occupa le siège de Riez à peu près le même espace de temps et mourut plus que centenaire en 493.

Pendant la durée de son épiscopat, la Provence eut à souffrir de terribles calamités au moment où les Visigoths passèrent le Rhône pour s'en emparer. En 477, ils poussèrent leur conquête jusqu'aux Alpes-Maritimes, et comme, imbus de l'hérésie arienne, ils étaient aussi préoccupés de persécution religieuse que d'intérêts politiques, leur roi Euric lança une sentence de bannissement contre saint Fauste, l'intrépide évêque de Riez, qui s'efforçait, par ses prédications, de prémunir les âmes des fidèles contre les fausses croyances de leurs envahisseurs. Fauste eut ainsi l'honneur de confesser la foi catholique en face de ses ennemis. D'autres évêques furent mis à mort par les ordres de ce prince fanatique et, à côté des noms de saint Gatien, évêque de Toulon, de saint Deuthère de Vence et de saint Valère d'Antibes, nous pouvons citer celui de saint Ausile, que Lérins avait donné pour pasteur à l'église de Fréjus et qui subit, comme eux, le martyre dans cette persécution.

Pendant que cette tempête se déchaînait sur la Pro-

vence, l'île de Lérins gardait sa tranquillité et nulle agitation ne venait troubler ses habitants dans leurs méditations et leurs paisibles études. Ils continuaient de donner aux jeunes gens confiés à leur garde l'enseignement destiné à maintenir aux populations opprimées cette supériorité intellectuelle dont leurs barbares vainqueurs devaient bientôt subir l'influence civilisatrice.

On ne connaît guère que les noms des abbés qui dirigèrent successivement le monastère, après le départ de saint Fauste. Ce furent d'abord le B. Anselme, puis Léonce, puis saint Porcaire le sous l'administration duquel arriva dans l'île un jeune homme que Dieu destinait à un grand rôle dans l'Église.

C'était Césaire. Né à Châlon-sur-Saône et formé à la piété dès son enfance par ses nobles parents, il fut initié à la cléricature par saint Sylvestre, évêque de sa ville natale. Mais se trouvant trop engagé encore dans des relations avec le monde, il quitta sa patrie pour se réfugier à Lérins, où il s'adonna aussitôt à des austérités au-dessus des forces de son âge. Sa santé en souffrit de sérieuses atteintes, au point que son abbé, saint Porcaire, l'obligea d'aller à Arles pour y rétablir sa santé. Là, il fut présenté à l'évêque saint Éone, son compatriote et son parent, et celui-ci, appréciant son intelligence et sa vertu, obtint de saint Porcaire la permission de l'attacher à son clergé. C'est ainsi que Dieu préparait saint Césaire à prendre en main lui-même, dans un temps qui n'était pas éloigné, le gouverne-

ment de l'illustre église d'Arles, à qui Lérins avait fourni déjà, dans la personne de saint Honorat et de saint Hilaire, deux de ses plus grands pontifes. On peut dire, sans rien exagérer, que saint Césaire ne leur fut pas inférieur. Durant les quarante années de son épiscopat il se trouva mêlé aux plus grands événements de son époque, et il se montra, par son caractère, par son génie et par sa vertu, à la hauteur des épreuves et des situations les plus difficiles. Mais raconter sa vie, serait nous écarter beaucoup du sujet de ce livre. Disons seulement, pour compléter ce que nous avons rapporté plus haut au sujet de saint Fauste, que saint Césaire eut la gloire de convoquer et de présider le 2mé Concile d'Orange dont les décisions, confirmées par le Pape Boniface Ier, mirent fin pour jamais aux attaques des Semi-Pélagiens contre la nécessité de la grâce prévenante. N'est-ce point là une preuve, entre plusieurs autres, que l'école de Lérins ne professa point une opposition systématique contre les principes mis en lumière par saint Augustin dans sa grande lutte contre les Pélagiens? Si l'un des fils de Lérins a paru s'écarter de ces principes en s'efforçant de faire prévaloir la doctrine du libre arbitre contre le fatalisme des Prédestinations, en revanche, c'est un fils de Lérins qui vient clore la discussion et qui, profitant des progrès que les débats ont fait faire à la question, affirme, avec quatorze de ses collègues, la justesse des formules du Docteur de la grâce, sans donner aucun gage aux assertions hérétiques de ceux qui en outraient le sens au détriment de la liberté.

L'histoire de Lérins présente bien peu de documents pour l'époque à laquelle nous voici arrivés. Le monastère continue de vivre dans la régularité et la ferveur sous la conduite de ses abbés, tout entiers adonnés au soin de leurs religieux et plus occupés d'être connus de Dieu que de laisser un nom dans la mémoire des hommes. Ils ne cessent pas cependant de fournir, dans la personne de leurs disciples, des évêques aux églises des Gaules. Les pasteurs éminents que l'on en voit de temps en temps sortir montrent assez que cette école des mâles vertus et des grands caractères n'a point dégénéré jusque là de sa fécondité première.

Saint Porcaire I°r, après avoir donné à Arles l'évêque que nous venons de voir, céda encore saint Siffred à l'église de Venasque, et saint Apollinaire à l'église de Valence. Le pieux abbé mourut en l'an 550, et eut pour successeur Florian, sous la discipline de qui se forma saint Virgile, le futur successeur de saint Césaire sur le siège d'Arles. Virgile fut tout d'abord appelé par l'évêque d'Autun, saint Syagre, à diriger, en qualité d'abbé, le monastère de Saint-Symphorien, nouvellement fondé à Autun par la reine Brunehaut. On a des raisons sérieuses de penser que lorsque Virgile fut ainsi chargé du monastère d'Autun, il était déjà abbé de Lérins et qu'il exerça l'autorité abbatiale sur les deux

monastères à la fois. Quoi qu'il en soit, au moment où l'église d'Arles se trouva privée de pasteur, c'est à Lérins que le clergé se rendit pour en demander un, et c'est de là qu'il emmena Virgile, âgé déjà de soixante-dix-huit ans. Mais les austérités dont il avait toute sa vie accablé son corps ne lui avaient rien fait perdre de son énergie et il gouverna vingt-et-un ans encore d'une main ferme cette grande église.

Le 6 juin 595, le pape saint Grégoire-le-Grand, répondant à la lettre par laquelle Virgile lui annonçait son élévation sur le siège d'Arles et sollicitait la continuation des prérogatives concédées à ses prédécesseurs, lui accorda le titre de vicaire ou légat du Saint-Siège et l'usage du pallium.

Bien avant son pontificat, ce grand pape avait conçu le projet de travailler à la conversion de la Grande-Bretagne, redevenue païenne dans le courant du V° siècle par l'invasion des Jutes, des Saxons et des Angles. Enfin, en l'an 596, il ordonna au moine saint Augustin, de partir avec les compagnons qu'il lui donna pour la mission de l'Angleterre. Ils s'embarquèrent pour les Gaules, descendirent à Marseille, et prirent leur chemin par Aix. En passant, ils avaient visité les évêques de ces deux villes et écouté avec consolation leurs éloges et leurs encouragements; mais malheureusement ils prêtèrent l'oreille à d'autres conseils, et ils trouvèrent des personnes mal inspirées qui leur re-

présentèrent comme insurmontables, les périls de leur entreprise. Saint Augustin fut impuissant à soutenir le courage défaillant de ses compagnons désolés. Ils le chargèrent d'aller porter leurs représentations à Rome et eux s'en allèrent à Lérins attendre son retour.

Le temps qu'ils passèrent à Lérins dans la retraite fit évanouir une bonne partie de leurs appréhensions, en sorte que, au moment où saint Augustin revint auprès d'eux avec une lettre du pape, ils étaient tout disposés à en goûter les exhortations et les encouragements. Ils partirent donc vers la fin de juillet 596, résolus cette fois d'accomplir jusqu'au bout leur apostolique mission.

Saint Augustin apportait en même temps à Etienne, alors abbé de Lérins, une lettre de saint Grégoire qu'on lit encore au livre Ve de ses Epîtres. L'abbé avait envoyé au pape quelques objets fabriqués par ses religieux dans leurs heures de travail manuel: c'étaient des cuillers et des assiettes pour les pauvres. Le pape le remercie et le félicite en même temps de l'ordre et de la régularité qui règnent dans son monastère.

Les missionnaires, en traversant les Gaules, visitèrent le métropolitain d'Arles, pour qui ils avaient une lettre de recommandation du pape. Le souverain Pontife leur en avait donné en outre pour les évêques des sièges les plus illustres, tels que Aix, Vienne, Lyon, Autun, Châlons, Reims et Tours. A partir de cette dernière ville, ils traversèrent l'Anjou et se dirigèrent vers

les côtes de la Manche, d'où ils s'embarquèrent pour l'Angleterre. Ils abordèrent dans le royaume de Kent, dont la reine, femme du roi Ethelbert, était catholique. Au printemps de 597, pendant les fêtes de Pâques, ils firent leur entrée solennelle dans la ville de Cantorbéry, et, à la Pentecôte suivante, Ethelbert se fit baptiser avec un grand nombre de ses sujets.

Saint Grégoire-le-Grand voulant alors donner un évêque à l'Angleterre, ordonna à saint Augustin d'aller à Arles demander la consécration épiscopale à saint Virgile. Ainsi l'Eglise d'Arles devint la source de l'épiscopat pour l'Angleterre, par le moyen d'un de ces illustres prélats qu'elle était allée emprunter à Lérins. (1)

Nous avons vu le pape saint Grégoire, écrivant à l'abbé Etienne, faire l'éloge de la régularité qui régnait dans son monastère. Il paraît bien que, sous un successeur d'Etienne dont le nom n'est point arrivé jusqu'à nous, un certain relâchement s'était introduit dans la discipline, car il existe une lettre du même saint Grégoire à Chonon, abbé de Lérins, pour lui recommander de corriger les abus occasionnés par la faiblesse de son prédécesseur. Chonon, pour mieux répondre à la confiance que le pape mettait en lui, alla chercher ses inspirations à Luxeuil où l'austère saint

<sup>(1)</sup> V. Primatie de la sainte Église d'Arles, par M. l'abbé BERNARD, curé-archiprêtre de Saint-Trophime d'Arles, II° partie, ch. 27.

Colomban venait d'établir une colonie de moines irlandais vivant sous la discipline la plus stricte et dans la pratique des plus rudes mortifications. C'est sur ce modèle, que Chonon réforma son abbaye, et son gouvernement y laissa sans doute une énergique empreinte, car on le trouve nommé dans une vieille prose liturgique, Chonon le rigide.

Son successeur, saint Nazaire, homme plein de vertu et de zèle, soutint le monastère dans sa nouvelle ferveur. Malgré que la religion chrétienne régnât depuis longtemps dans toute la contrée, il y avait encore, à peu de distance de la ville de Cannes, sur un monțicule des bords de la Siagne, un temple dédié à Vénus, où l'on accomplissait de temps en temps des rites idolâtriques. Un bois sacré, qui entourait le temple, avait donné sans doute son nom à cette petite colline, qu'on désignait sous le nom d'Arluc ou autel du bois sacré (ara luci). L'abbé Nazaire ne put tolérer plus longtemps les désordres et les abominations païennes dont ce lieu était le théâtre. Il détruisit le temple, abattit les arbres qui l'ombrageaient, et à leur place éleva un monastère de religieuses avec une église dédiée à saint Etienne, premier martyr. Ce monastère subsista du VIIe siècle, époque de sa fondation, jusqu'à la fin du Xe siècle, où il fut détruit par les Sarrasins, maîtres du Fraxinet. Plus tard la butte d'Arluc recut le nom de Saint-Cassien qu'elle conserve encore aujourd'hui.

A cette époque, Lérins n'avait pas cessé de fournir de saints évêques aux églises des provinces méridionales. Saint Maxime, enfant de ce monastère, gouverna le diocèse d'Avignon sous Clotaire II. Le siège de cette même ville fut occupé successivement, aussitôt après lui, par deux saints, formés l'un et l'autre à la même école de régularité et de science : c'étaient saint Magnus et saint Agricole. Saint Agricole était le fils de saint Magnus; il entra à Lérins dès l'âge de quatorze ans et y resta jusqu'à ce qu'on lui eut conféré les ordres sacrés. A ce moment, il fut rappelé à Avignon par son père, qu'il aida dans l'administration de son diocèse et auquel il succéda après que les infirmités de l'âge l'eurent engagé à se démettre de sa charge, devenue trop pesante. Saint Agricole fut élu à sa place d'une voix unanime, et le roi Dagobert s'empressa de ratifier son élection. C'était vers l'an 638.

Comme dans la ville d'Avignon, la cathédrale ne pouvait plus suffire au concours des fidèles, saint Agricole fit bâtir une seconde église paroissiale et appela, pour la desservir, une colonie de moines tirés de l'abbaye de Lérins. Il les plaça sous l'autorité d'un abbé et leur assura des revenus considérables. Souvent il se rendait au milieu d'eux pour se rappeler sa jeunesse monastique et se reposer un peu de ses grandes occupations en s'entretenant avec eux des choses du ciel. Quelques années après, il demanda encore à l'île sainte de nouveaux religieux pour leur confier le

service de sa cathédrale. C'est cette communauté dont quelques membres, restés fidèles à leur vocation primitive, formèrent, après l'an 1000, l'Ordre de Saint-Ruf qui se répandit en Italie, en Espagne et jusqu'en Norvège et donna trois papes à l'Eglise.

Une autre fondation importante eut lieu sous saint Maxime II, successeur de saint Nazaire; ce fut celle du monastère de Carméry, depuis Saint-Chaffre, dans le Velay, au sommet des Cévennes. Sur les instances d'un seigneur nommé Calméliac, qui possédait en Aquitaine des terres considérables, saint Maxime II envoya, comme fondateur, Eudes, religieux déjà avancé en âge et dont le frère était en ce moment gouverneur d'Orange. Son neveu, saint Théofred, qui lui succèda à la tête du nouveau monastère, mourut sous les coups des Sarrasins dans les commencements du VIIIe siècle, et ses reliques devinrent en ce lieu même, l'objet d'une grande vénération. Le nom de Saint-Chaffre donné au monastère et à la petite ville qui s'est bâtie autour, n'est que la forme populaire du nom de saint Théofred ou Thiéfroy.

## CHAPITRE V

## La Règle de saint Benoît introduite à Lérins

Prospérité de Lérins au VII. siècle. — L'institut de saint Benoît en Italie et en France. Comparaison de sa règle avec celle de saint Honorat. — Saint Aygulphe est appelé à prendre le gouvernement de Lérins. — Son zèle pour la réforme. — S. Benoît Biscope vient se mettre sous sa direction. — Révolte d'Arcadius et de Colombus à la tête des mécontents. — Martyre de saint Aygulphe et de ses compagnons. — L'abbé Rigomir et l'abbesse Angarisme font rapporter leurs reliques à Lérins.

Jusqu'ici, le monastère institué par saint Honorat a joui d'une existence paisible; on ne voit pas que les révolutions fréquentes, accomplies dans les provinces méridionales de la Gaule, aient eu jamais leur contrecoup dans l'enceinte de son île, ni que les invasions successives où les conquêtes qui ont fait passer la Provence sous l'empire de maîtres différents, aient réussi à troubler le calme de cette solitude, isolée du monde par les flots qui l'entourent, comme un navire à l'ancre près d'un rivage étranger.

La Providence voulut pourtant envoyer à cet Institut quelques tragiques épreuves au moment de sa plus grande prospérité, sans doute pour avertir les religieux de ne pas se laisser aller à une présomptueuse confiance dans leurs gloires passées et dans l'extension considérable que prenaient alors leurs richesses et leur nombre. Dans le courant du VIIe siècle en effet, on voit Lérins étendre sa juridiction sur des monastères situés dans des provinces même assez éloignées. Saint Amand, qui fut élu abbé en 690, gouverna jusqu'à trois mille sept cents moines.

Saint Porcaire, le deuxième abbé de ce nom, dont nous allons bientôt-avoir à raconter le martyre, disait dans son exhortation à ses religieux: « Lérins est sem- « blable à une vigne dont les rameaux ont rempli le « monde; ses tabernacles se sont multipliés et ses co- « lonies ont été plus nombreuses que celles d'aucun « autre monastère. » (1)

Cependant, depuis plus d'un siècle déjà, un nouvel institut monastique avait surgi en Italie, muni d'une législation qui, tout en condensant en elle d'une façon admirable l'esprit des Pères du désert, constituait la vie religieuse sous une forme plus régulière, où se reconnaissait l'empreinte du génie organisateur et éminemment pratique des Romains. Cet institut était celui de S. Benoît, le véritable patriarche des moines de nos contrées, celui dont la règle allait être adoptée successivement par tous les monastères de l'Occident et demeurer, selon l'expression de Montalembert, « la loi

<sup>(1)</sup> Chronol. Lerin. 1. p. 221.

« commune de l'Ordre monastique proprement dit jus-« qu'au XIIIe siècle. »

Déjà, tandis que saint Virgile était abbé, saint Maur avait passé les Alpes pour implanter l'Ordre bénédictin sur notre sol, et son nom avait retenti jusqu'à Lérins; car, comme nous l'apprend Surius, un jeune homme nommé Éloi, guéri miraculeusement par l'illustre disciple de saint Benoît, était allé ensuite consacrer à Dieu dans le monastère de saint Honorat la vie qui lui avait été si miséricordieusement prolongée. Quelques auteurs ont même voulu prétendre qu'au temps de saint Virgile, là réforme fut établie dans ce monastère par saint Maur lui-même. Cette assertion pourrait difficilement être appuyée par des preuves positives; mais en tout cas nous voici arrivés, dans ce résumé historique, aù temps où l'on va voir un moine bénédictin, saint Aygulphe, prendre le gouvernement du monastère de saint Honorat, y apporter la règle de saint Benoît et l'y faire définitivement accepter. Malheureusement ce devait être au prix du sacrifice de sa vie.

La règle du monastère de Lérins formait un contraste assez frappant avec celle de l'Ordre bénédictin qui commençait dès lors à prévaloir dans toute l'Europe occidentale. Calquée sur les usages des religieux orientaux, elle unissait la vie des anachorètes à celle des cénobites et permettait aux moines déjà suffisamment formés par les exercices de la vie en commun, de se séparer de leurs frères et d'aller habiter dans quelque cellule isolée, seuls sous le regard de Dieu. Or, si la solitude est profitable à des âmes énergiques et affamées de perfection, telles qu'avaient été celles des premiers compagnons de saint Honorat et de beaucoup d'autres religieux qui peuplèrent Lérins durant son âge d'or, elle est souvent dangereuse pour des hommes d'une vertu commune, comme devaient être ceux qu'une exaltation d'un moment, une conversion subite ou quelque revers de fortune jetaient parfois hors du monde et engageaient à se retirer dans un monastère. Ceux-là avaient besoin d'être fortement encadrés, comme nous dirions aujourd'hui, et de marcher au combat en rangs serrés, appuyés sur leurs frères et guidés par une règle commune et par un supérieur capable de les encourager et au besoin de les stimuler. Or, saint Benoît paraît avoir eu en vue surtout d'organiser la vie religieuse au profit du plus grand nombre et d'affermir les pas chancelants et incertains de tous les hommes de bonne volonté qui viennent s'offrir à Dieu et désirent s'enrôler dans la milice du Christ. Pour lui, les anachorètes ou les ermites étaient des exceptions; leur genre de vie supposait une vertu déjà parfaite et une grâce de vocation toute spéciale. Il n'y avait pas de code à rédiger pour eux. Mais il en fallait un, bien positif et bien précis, à l'usage de ceux qui veulent s'exercer dans la pratique des conseils évangéliques.

·Il considéra donc le monastère, non comme l'habitation de ceux qui ont acquis déjà la maturité et la perfection des vertus, mais comme une école où l'on apprend à servir Dieu, et où chacun tâche de se plier à l'obéissance selon la règle, avec l'aide de ses supérieurs et de ses frères. C'est à ce genre de religieux, aux Cénobites, en un mot, à ceux qui vivent en communauté, qu'il a souhaité de donner une organisation régulière, parce qu'il le regardait comme le plus résistant et le plus solide de tous les genres de moines que l'on avait vus jusque là dans l'Église.

On ne sait sous la pression de quelles influences ou contraints par quelle nécessité, les religieux de Lérins furent déterminés à appeler à leur tête un moine bénédictin, avec le dessein d'accepter de sa main la règle de saint Benoît. Il est permis de penser qu'un certain relâchement avait pu s'introduire dans l'antique monastère ou dans les maisons qui en dépendaient, et que la partie la plus saine de la communauté se décida d'ellemême, comme semble l'insinuer Barralis, à envoyer conjurer saint Aygulphe de venir réformer leur institut. Il se pourrait également que des évêques, préoccupés des dangers que courait l'institut, et en voyant la cause principale dans le privilège de la vie solitaire trop aisément accordé par des supérieurs indulgents à des sujets insuffisamment préparés pour en supporter les épreuves, espérèrent le préserver de sa ruine en y introduisant une législation destinée à maintenir tous les sujets sous le joug d'une discipline uniforme. Il se

pourrait enfin que ces prélats, pour réaliser plus efficacement leur dessein, aient eu recours à l'autorité royale et aient déterminé le roi Clotaire II à imposer au monastère le nouvel abbé aussi bien que la règle nouvelle. Plusieurs auteurs mentionnent l'intervention de la puissance séculière en cette affaire, et Barralis lui-même parle d'une autorisation royale qui permit à saint Aygulphe de quitter son monastère pour se transporter à Lérins.

Saint Aygulphe, né à Blois vers 630, entra, jeune encore, au monastère de Fleury-sur-Loire, où l'on suivait la règle de saint Benoît. Au bout de quelques années, son abbé le jugea capable d'être envoyé en Italie pour une mission difficile. Il s'agissait d'aller rechercher et de rapporter avec lui les reliques de saint Benoît et celles de sa sœur sainte Scholastique, demeurées enfouies sous les ruines du Mont-Cassin, dévasté par les Lombards.

Il déploya parmi les dangers qu'il lui fallut traverser une prudence et une intrépidité qui lui valurent, aussi bien que ses vertus, l'estime du roi de France et des seigneurs les plus distingués. C'est à lui que le monastère de Fleury dut le privilège insigne de posséder le corps du saint instituteur de l'Ordre bénédictin, en l'honneur duquel il modifia son nom et s'appela désormais Saint-Benoît-sur-Loire.

Aygulphe ne demandait qu'à s'ensevelir de nouveau dans l'obscurité du cloître, après en être sorti pour



Lérins. Galerie inferieure de la Tour

L'ERINS. — Galerie supérieure de la Tour

remplir la mission que l'obéissance lui avait imposée. Mais un jour, il vit arriver une députation des moines de Lérins, qui le suppliaient de venir prendre la direction de leur abbaye et de leur congrégation tout entière. Il résista plusieurs jours à leurs instances; mais à la fin, touché du triste tableau qu'on lui traçait de l'état de décadence où la discorde avait réduit un institut autrefois si prospère, il se décida à les suivre et partit, « avec la permission du roi, » comme le rapporte la Chronique lérinienne, pour aller établir dans l'Ordre institué par saint Honorat, une règle que tous regardaient comme capable d'y ramener l'unité et de le relever de son dépérissement.

Des son arrivée, saint Aygulphe restaura les bâtiments, rappela les religieux dispersés dans des ermitages ou des cellules éparses et établit pour tous la vie commune selon les règlements dressés par saint Benoît. Tous les religieux acceptèrent avec enthousiasme ce nouveau genre de vie; le bruit de la régularité qui faisait refleurir Lérins, se répandit au loin et attira à ce monastère des vocations illustres et d'immenses donations. Le monastère de femmes bâti à Arluc fut à son tour restauré, et des filles de la plus haute noblesse vinrent s'y renfermer sous la direction du saint abbé Aygulphe. Jusqu'en Angleterre, la réputation du réformateur de Lérins alla émouvoir les esprits, et le célèbre saint Benoît, dit *Biscope*, que le Ciel desti-

nait à ranimer la ferveur de la vie religieuse dans la Grande-Bretagne, quitta sa patrie et vint se mettre sous la direction d'Aygulphe avec l'intention de se fixer pour toujours auprès de lui. Il reçut de ses mains la tonsure et l'habit monastique et prononça ses vœux de religion. Mais au bout de deux ans de séjour, une inspiration irrésistible le poussa à sortir et il s'en alla à Rome demander au Souverain Pontife de lui faire connaître clairement ce que le Ciel voulait de lui. Le pape saint Vitalien lui donna alors l'ordre d'accompagner l'évêque Théodore, qu'il venait de sacrer archevêque de Cantorbéry et qui avait besoin d'un interprète pour lui faciliter l'entrée dans un pays tout nouveau pour lui.

Tandis que saint Aygulphe s'efforçait d'entretenir à Lérins la régularité et la ferveur qu'il y avait ramenées, l'ennemi de tout bien conspirait contre lui et cherchait à lui susciter des adversaires au sein même de cette communauté qui lui avait demandé secours dans sa détresse. Or, il y avait là deux religieux, Arcadius et Colombus, qui ne subissaient que par contrainte la réforme du pieux bénédictin et la règle nouvelle qu'il avait introduite. Ce n'était pas le zèle pour la règle primitive et pour les coutumes traditionnelles qui excitait leur mécontentement : loin de là. Avant l'arrivée d'Aygulphe, ces deux hommes avaient audacieusement profité des facilités laissées par les usages anciens, pour se livrer pendant de longues années à toutes sor-

tes de désordres. Et maintenant qu'ils se voyaient forcés de subir une clôture perpétuelle, de pratiquer l'obéissance, les longues veilles, les jeûnes et le silence inviolable, ils regrettaient leur liberté et les plaisirs d'autrefois, et leur cœur, mort à toute piété, trouvait le joug intolérable. Malheureusement il n'est pas d'extrémités auxquelles ne puissent se porter des hommes ainsi déchus d'une vocation sublime et endurcis par l'abus des grâces dont ils ont été prévenus plus abondamment que le commun des fidèles. Il n'y a pire corruption, selon le grand annaliste romain, que celle des personnes destinées par devoir à être les meilleures. Arcadius et Colombus en sont un triste exemple.

Ces deux hypocrites tâchèrent par des paroles insidieuses de faire partager leur mécontentement à ceux d'entre les moines auxquels la régularité était à la longue devenue à charge; puis, ayant réuni de la sorte un certain nombre de mutins, à un moment convenu, ils envahissent avec des cris et des menaces l'oratoire de saint Jean-Baptiste où l'abbé était en prière avec le reste de la communauté. Tandis que les frères épouvantés cherchaient à s'enfuir, le Saint s'avance hardiment au devant des rebelles et leur impose le respect par la majesté de son visage autant que par l'énergie de ses paroles. Il leur parle de l'énormité du crime qu'ils vont commettre et des redoutables vengeances de la justice divine auxquelles ils s'exposent; puis il ajoute avec l'accent de la plus sincère charité: « Mes

« chers enfants, je ne suis venu dans cette île que pour « obéir à vos prières; si vous me croyez l'auteur de la « discorde qui s'est élevée parmi vous, prenez-moi, et, « comme un autre Jonas, jetez-moi à la mer; mieux « vaudrait pour moi être bien loin que d'avoir, en de-« meurant ici, le cœur déchiré par la vue de votre mau-« vaise conduite. » Les deux criminels baissèrent la tête, frappés de confusion, et se prosternèrent, ainsi que tous ceux qu'ils avaient entraînés, pour demander pardon avec toutes les apparences d'un véritable repentir. Mais, au fond, ils n'étaient point changés et le Saint lui-même ne se fit pas illusion sur les dispositions de leur cœur. Seulement, les admettant de nouveau parmi les religieux fidèles, il s'efforçait de les gagner à force de charité et de témoignages d'une paternelle affection. Il accomplissait ainsi, dit son biographe, le précepte du / Seigneur: Faites du bien à ceux qui vous haïssent et priez pour ceux qui vous persécutent et qui vous calomnient. (1)

Eux, cependant, l'âme gonflée de haine, combinaient les moyens d'arriver à verser le sang innocent.

Après plusieurs tentatives infructueuses, soit pour fomenter la révolte au dedans du monastère, soit pour le faire assaillir du dehors à main armée, Arcadius furieux de s'en voir enfin expulsé à cause de ses odieuses machinations, s'en va trouver un seigneur pervers, Mummole, comte d'Uzès, et le détermine, par l'espé-

<sup>(</sup>i) Matth. v.

rance du pillage, à lui prêter main forte pour enlever le saint abbé Aygulphe. Mummole se rend à Lérins avec la prétention déclarée d'examiner la conduite d'un prélat qui exerce sur ses religieux une véritable tyrannie et qui a eu l'audace de bouleverser les traditions reçues. Aygulphe vient recevoir Mummole, le conduit à l'église pour y prier un instant, puis au réfectoire où il le fait asseoir à une table servie en son honneur. A ce moment, entre Arcadius comme un nouveau Judas, escorté d'une bande de furieux, et le serviteur du Christ, à l'imitation de son divin modèle, va au devant du traître et lui dit: « Je sais, mon cher fils, je sais à « quel dessein vous êtes venu; cessez de travailler au « malheur de votre âme. Ne savez-vous pas que ceux « qui font le mal périront et que le Seigneur les jettera « dans le gouffre de la perdition? » Le misérable, à ces mots, sent redoubler sa rage; il ordonne de saisir le Saint, de le lier fortement et de le frapper à coups de bâton sur tous les membres. Ensuite il le fait jeter dans un obscur cachot, où sont amenés bientôt à sa suite tous les religieux fidèles après avoir subi le même traitement. Le saint abbé les encourage et les console en leur rappelant les joies du ciel qui les attendent et les exemples du Sauveur qui le premier a marché devant eux par le chemin des humiliations et des souffrances. Ces paroles les ranimèrent et leur donnèrent de nouvelles forces, mais leur consolation fut bien plus vive quand, tout-à-coup, au milieu des ténèbres de leur

prison, ils virent l'archange saint Michel leur apparaître et l'entendirent les exhorter à son tour en disant : « Pre-« nez courage, petit troupeau, et bannissez toute crainte, « car il a plu à votre Père céleste de vous donner son « royaume par le triomphe du martyre. » Alors, pleurant de joie, les vaillants athlètes du Christ se mirent à chanter des psaumes et des prières pour recommander au Seigneur le succès de leur dernier combat. Touché de les entendre, un de leurs gardiens leur ouvrit les portes pendant la nuit et les exhorta instamment à prendre la fuite; ils le remercièrent de son humanité, mais ne voulurent pas profiter de la facilité qu'il leur donnait d'échapper à la mort : « Si nous vivons, di-« rent-ils, nous vivons dans le Seigneur; si nous mou-« rons, c'est encore en 'lui que nous mourons; notre vie « et notre trépas sont dans ses mains. »

Le perfide comte d'Uzès, dès qu'il avait vu l'abbé aux mains des bandits, avait quitté l'île, comme indigné de ce qui passait. Mais il ne renonçait pas au butin promis à sa rapacité. Au bout de trois jours, il revint et, courant tout enflammé à la prison : « Livrez-moi, dit-il au « saint abbé, les trésors que je sais être en votre posses- « sion et je vous renverrai libres, vous et vos compa- « gnons de captivité. » — « Je vais, lui répondit Aygul- « phe, vous montrer l'or, l'argent et toutes les riches- « ses du monastère. » Et, étendant ses deux mains sur les frères prisonniers avec lui : « Voici, dit-il, en quoi « consistent nos trésors : ces moines et tous les autres

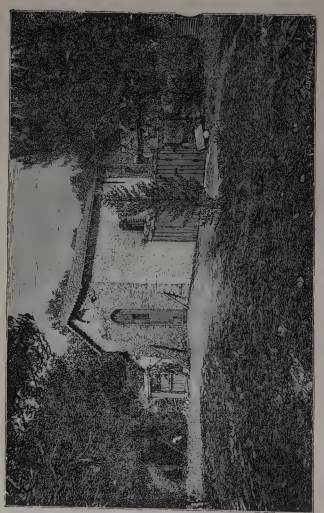
« qui sont dans le monastère et les pauvres de Jésus-« Christ. Contents d'avoir la nourriture et le vêtement, « nous détestons toutes les funestes et décevantes ri-« chesses de ce monde. » Le tyran furieux se tourne alors vers les religieux : « Montrez-moi, s'écrie-t-il, les « sommes d'argent que vous gardez de concert avec « votre pasteur ou bien craignez les supplices et les « horribles tourments dans lesquels je vous ferai périr « avec lui. » — « Nous vivons, répondirent-ils, sous « la règle de notre glorieux père saint Benoît et sous la « direction du bienheureux Aygulphe; il ne nous est « point permis d'avoir rien en propre ; tout est com-« mun entre nous. » N'espérant plus rien des prisonniers, Mummole se met à piller le couvent avec ses satellites; leur rage sacrilège n'en épargne pas même les lieux les plus sacrés. Ils le laissent à leur départ, comme si une horde de barbares avait passé par là.

Mummole une fois disparu, Arcadius et Colombus gardèrent les prisonniers, dix jours encore; mais craignant que la nouvelle de leurs violences ne se répandit au loin et ne parvint jusqu'aux oreilles du roi, ils prirent le parti de jeter leurs victimes dans un navire et d'aller les immoler sur quelque rivage écarté. En mer, une furieuse tempête les assaillit et les mit pendant plusieurs semaines dans l'impossibilité d'aborder nulle part. Pendant ce temps, les captifs chantaient d'une voix tranquille les louanges de Dieu, ne

redoutant rien de ces vagues soulevées ni de ces vents déchaînés qui jetaient leurs bourreaux dans l'épouvante. Ceux-ci, transportés de fureur, les battent cruellement et leur arrachent la langue; mais, par un miracle de la Toute-Puissance divine, les serviteurs de Dieu continuent de chanter d'une voix distincte les paroles de la sainte liturgie. Les barbares leur crèvent les yeux, mais le Seigneur leur conserve la faculté de voir. Endurcis dans leur rébellion contre Dieu même, Arcadius et Colombus ordonnent de dépouiller de leurs vêtements ces généreux confesseurs afin de les réduire par le froid puisque les plus douloureux tourments n'ont pu réussir à les vaincre. Ces deux misérables apostats en étaient venus, comme le remarque le chroniqueur, à ce comble de la perversité où l'impie méprise et brave toute justice : ils n'étaient pas plus touchés des miracles qui s'accomplissaient à leurs yeux qu'effrayés de la tempête qui continuait de précipiter sans relâche les vagues furieuses contre le navire et menaçait de l'engloutir. Enfin le bienheureux Aygulphe se lève, fait le signe de la croix sur la mer, et soudain elle s'apaise. Bientôt après, le vaisseau arrive à une île appelée Capraria et s'y arrête quelque temps; puis, reprenant la mer, les bandits conduisent leurs captifs à l'île d'Amaritime ou d'Amatune, située entre la Corse et la Sardaigne, et là ils se disposent à consommer leur forfait en les mettant à mort.

Le bienheureux Aygulphe obtint cependant un ins-

Lérins. — Chapelle de S. Porcaire (x° siècle)



Lérins. — Chapelle de S. Cyprien et Ste Justine

tant de répit pour adresser à Dieu cette dernière prière: « Laissez-nous, dit-il, laissez-nous lever une der-« nière fois les yeux vers le ciel et diriger notre âme « vers Celui qui l'a créée. » Puis, élevant les mains: « O Dieu tout puissant, s'écria-t-il, vous avez donné « à Israël, votre peuple, des prophètes pour reprendre « avec un esprit de force ceux qui s'écartaient de vos « commandements; mais les impies les ont mis à « mort; en Judée, sous le roi Manassès, Isaïe a été « coupé par le milieu du corps; en Egypte, le peuple « entier a enseveli Jérémie sous les pierres; d'autres « ont péri dans divers tourments; mais, vous, Sei-« gneur, en échange d'une vie passagère vous leur « avez donné une gloire éternelle. De même, ô notre « Dieu, jetez sur nous un regard de protection, et re-« cevez-nous comme un holocauste d'agréable odeur. « Aujourd'hui, en effet, nous mourons pour la vérité « et la justice, et en nous s'accomplit ce que vous avez « prédit à vos fidèles disciples : Vous serez trabis par « vos parents et par vos frères. Nous sommes donc as-« surés que pas un cheveu de notre tête ne périra. »

Après avoir ainsi prolongé leurs prières et recommandé leurs âmes à Dieu, ils se lèvent tous ensemble, pleins de confiance et de joie et, sous le glaive de leurs bourreaux, exhalent leur dernier souffle au milieu des prières et des cantiques. Ils avaient été emmenés trente-quatre avec leur saint abbé, mais au dernier moment, Dieu, qui voulait laisser survivre un témoin de

ce glorieux martyre, permit que l'un d'entre eux, nommé Briconius, trouvât moyen de s'échapper et de gagner une barque cachée dans les anfractuosités du rivage. De là il vit avec douleur les derniers tourments que l'on fit endurer à son abbé et à ses frères; il vit aussi leurs âmes bienheureuses s'envoler et monter vers le ciel escortées par les anges. Plein de regret, il voulait redescendre pour s'offrir à la mort avec eux et avoir part à leur triomphe, mais le vent s'éleva et, l'éloignant du rivage, le poussa sans voiles ni rames jusqu'à l'île de Lérins.

A son arrivée à Lérins, Briconius rendit témoignage devant tous les religieux du monastère des douloureux événements qui s'étaient accomplis sous ses yeux. Le récit des tourments endurés par leur héroïque père et par ses fidèles compagnons excita dans l'âme de tous une grande tristesse à laquelle se mêlait cependant un sentiment de profonde joie; car nul ne pouvait douter que les victimes d'une si noire trahison et d'une persécution si impie n'eussent obtenu les palmes et la couronne du martyre. L'abbé Rigomir qui fut élu aussitôt pour succéder à saint Aygulphe voulut que les ferventes religieuses du couvent d'Arluc, avec leur illustre et sainte abbesse Angarisme, entendissent, elles aussi, de la bouche de Briconius l'histoire du généreux combat et du triomphe des nobles soldats du Christ. Après quelques moments donnés au deuil et

aux lamentations, l'abbesse s'embarqua pour l'île de Lérins, en compagnie de ses sœurs et vint s'entretenir avec l'abbé Rigomir sur les moyens de ravoir et de ramener, du lieu où ils avaient souffert, les précieuses reliques des martyrs. Au retour du printemps, plusieurs navires mirent à la voile et, à leur arrivée dans l'île d'Amaritime, les envoyés du monastère, guidés par Briconius, découvrirent les restes vénérables, objet de leurs recherches. Ils les trouvèrent intacts et vermeils, comme si la mort des saintes victimes eut daté du jour même. Un moine, depuis longtemps paralysé d'un bras, en recouvra l'usage en les touchant. Au chant des psaumes et des hymnes sacrés, les corps furent placés dans les navires, et il s'en exhala de si suaves odeurs qu'on les eut crus chargés de fleurs ou de parfums.

Ce fut au matin du seizième jour de mai, que les nefs, chargées de leurs dépôts sacrés, abordèrent aux rivages de Lérins. De sa colline d'Arluc, l'abbesse Angarisme avait vu les blanches voiles apparaître au loin sur la mer. Accompagnée d'un certain nombre de ses sœuis, elle vint pour assister à la déposition des saintes reliques, et exprima tous les sentiments de sa piété par ses gémissements, ses larmes et les témoignages de sa vénération.

Une religieuse aveugle, nommée Glauconia, recouvra soudainement la vue en appliquant ses lèvres sur le bras droit de saint Aygulphe. Plusieurs malades ou

infirmes qui s'étaient fait transporter dans l'île, recouvrèrent également la santé ou l'usage de leurs membres en s'approchant dévotement des saintes reliques. Après les avoir honorées par une solennité qui dura sept jours entiers, les religieux les déposèrent avec honneur dans l'église de Saint-Honorat, où elles continuèrent d'être, pour les nombreux pèlerins qui venaient les vénérer, l'occasion de grandes faveurs, tant spirituelles que temporelles. L'abbesse Angarisme obtint d'emporter dans son couvent d'Arluc le bras droit et la tête de saint Aygulphe.

Le martyre de saint Aygulphe et de ses trente compagnons, nous dit le chroniqueur en terminant son récit, eut lieu vers l'an du Seigneur 660, le trois des nones de Septembre, sous le pontificat du pape Vitalien.

Après l'abbé Rigomir, le monastère fut gouverné, vers l'an 690, par saint Amand, sous lequel la prospérité de l'institut fut si grande qu'il comprenait, comme nous l'avons dit, jusqu'à trois mille sept cents religieux, répandus dans diverses provinces de la Gaule méridionale. A saint Amand, succéda le Bienheureux Sylvain, dont l'histoire n'a conservé que le nom, entouré d'une auréole de sainteté, et qui fut le prédécesseur immédiat de l'illustre saint Porcaire, deuxième du nom, dont nous allons avoir à raconter la fin glorieuse.

## CHAPITRE VI

## Le Monastère en butte aux attaques des Sarrasins

Saint Porcaire deuxième du nom. — Les Sarrasins, battus par Charles Martel, se rejettent sur les Cévennes et sur la Provence. — A Marseille, ils massacrent les religieuses de Saint-Cyr. — Saint Porcaire annonce à ses religieux le péril dont ils sont menacés. — Martyre de saint Porcaire et de cinq cents moines, ses compagnons. — Le vieux cloître. — Eleuthère survit et restaure le monastère sous Pépin le Bref. — Bernaire, neveu de Pépin roi d'Italie, en exil à Lérins. — Liste des abbés durant la période carlovingienne. — Le monastère dévasté à plusieurs reprises par les Sarrasins. — Les Sarrasins enfin expulsés pour toujours de la Provence. — Lérins placé sous la dépendance de Cluny. — Nouvelle dévastation commise par les pirates sarrasins.

Saint Porcaire II, comme saint Aygulphe, était destiné à donner au Seigneur le témoignage d'une fidélité qui va jusqu'à l'effusion du sang; mais dans le combat qu'il livra pour le Christ, il n'eut pas la douleur d'avoir pour adversaires les enfants égarés de sa propre famille monastique. Loin de là : parmi ses religieux, rassemblés autour de lui au nombre de plus de cinq cents, il ne vit que des enfants dévoués et fidèles, tous désireux d'unir leur suprême sacrifice à celui de leur père, tous agréés du Ciel comme une hécatombe héroïque et pure, tous jugés dignes de recevoir les palmes et la couronne immortelle du martyre.

Barralis, Surius, Baronius, Aymoin, moine de Saint-Germain-des-Prés, les Bollandistes s'accordent à placer la mort de saint Porcaire et de ses cinq cents compagnons, lors de la grande invasion des Sarrasins d'Espagne, qui fut arrêtée par Charles Martel à la fameuse bataille de Poitiers en 732.

Une partie de l'armée sarrasine se rejeta sur les Cévennes, où elle s'en alla ravager le monastère de Carméry, fondé un demi-siècle auparavant par saint Eudes, un enfant de Lérins. Saint Théofrède, qui avait succédé à son oncle saint Eudes dans la charge d'abbé, fut mis à mort, en haine de la foi chrétienne, par les barbares, furieux de le trouver seul au milieu de son monastère dont il avait fait enfuir tous les religieux et mettre en sûreté tous les trésors et les reliques. Le saint martyr légua son nom à la terre qu'il avait arrosée de son sang, et aujourd'hui encore, la petite ville, bâtie autour de l'église qui garde ses restes vénérés, s'appelle Le Monastier-Saint-Chaffre, dénomination populaire sous laquelle les habitants de la contrée ont coutume d'invoquer saint Théofrède.

Ne subsistant qu'au moyen du pillage, et portant leurs coups de préférence sur les lieux consacrés à une religion qu'ils avaient espéré abolir, les Sarrasins descendirent sur Marseille et renversèrent le monastère de Saint-Cyr, fondé par le célèbre Cassien. Il était habité par une angélique légion de vierges qui redoutaient plus que la mort l'infamie à laquelle elles se voyaient exposées. S'élevant au-dessus de la sensibilité de leur sexe, et encouragées par leur abbesse sainte Eusébie, ces héroïques épouses du Christ ne craignirent pas de se mutiler le visage de façon à exciter du moins l'horreur, là où elles ne pouvaient espérer ni pitié ni respect.

Elles obtinrent ce qu'elles avaient souhaité; les barbares frémirent tout d'abord à leur vue et reculèrent hésitants; puis bientôt, emportés par une rage furieuse, ils immolèrent toutes ces innocentes victimes autour des autels auxquels elles s'étaient consacrées.

Bientôt après, les hordes infidèles se dirigèrent sur Lérins, qu'elles allaient saccager et inonder de sang à son tour. Sept jours avant leur arrivée, dit la légende, un ange vint annoncer à saint Porcaire le terrible fléau qui allait fondre sur sa maison, et lui indiquer le jour et l'heure de l'apparition des barbares, lui déclarant que Dieu lui laissait le choix, ou de soustraire sa communauté au péril par la fuite ou de se préparer avec elle au martyre. Le saint Abbé aussitôt rassemble ses religieux pour leur communiquer ce message venu du ciel. Ils se trouvèrent plus de cinq cents, réunis là sans doute des divers monastères du voisinage qui tous reconnaissaient la suprématie de celui de Lérins. Tous les moines, animés par les exhortations de leur chef,

se sentirent pleins d'ardeur pour soutenir le bon combat et conquérir la palme offerte à leur vaillance. Ils refusèrent de profiter des facilités qui leur restaient encore pour la fuite. Ils employèrent le délai qui leur était accordé, à mettre en sûreté les précieuses reliques qui faisaient la richesse de leur église. Ils envoyèrent en Italie trente-six novices et seize enfants, élèves du monastère, que leur jeunesse exposait au péril d'apostasier ou à un esclavage pire que la mort. Puis éprouvant leur cœur, ils se trouvèrent cinq cent-cinq religieux prêts à affronter le trépas et à donner à Jésus-Christ le témoignage de leur sang. Les Sarrasins, en débarquant dans l'île, aperçurent les portes du monastère toutes grandes ouvertes et tous les moines vêtus de blanc s'avançant à leur rencontre en procession, comme des victimes prêtes à s'incliner sous leurs coups. L'abbé, la croix à la main, marchait au premier rang.

Tout d'abord les barbares les saisissent et essaient par des menaces et des tortures de leur faire déclarer où sont enfouis les trésors que convoite leur cupidité. Ils cherchent aussi, par des promesses et des paroles flatteuses, à persuader aux plus jeunes d'embrasser la religion de Mahomet. Mais les trouvant inébranlables, et ne découvrant pas les richesses qu'ils avaient espérées, ils se laissent enfin aller à la colère et à leur férocité naturelle, et massacrent le saint abbé Porcaire et tous ses moines, à l'exception de quatre d'entre les

plus jeunes qui, à cause de leur bonne mine, sont réservés pour être emmenés en esclavage.

Ils les mirent en effet sur le vaisseau de leur chef, lorsqu'après la dévastation des bâtiments du monastère, ils reprirent la mer et firent voile du côté du couchant. Ils relâchèrent dans le petit port d'Agay pour y passer la nuit, et là leurs quatre prisonniers trouvèrent le moyen de s'enfuir dans les bois et de gagner le village d'Arluc d'où ils retournèrent, au moyen d'une barque, à Lérins pour rendre les derniers devoirs aux corps de leurs frères, restés sans sépulture au milieu des ruines et sur les rochers du rivage.

Ces quatre jeunes religieux n'étaient pas les seuls survivants du massacre. Avant même que les Sarrasins eussent abordé dans l'île, dès que l'on avait vu les voiles de leurs felouques apparaître au loin sur les flots, deux moines, Colomb et Eleuthère, s'étaient sentis saisis de frayeur et étaient allés se cacher dans une grotte du rivage, dont l'ouverture est ordinairement cachée par les eaux de la mer.

Tandis que les barbares accomplissaient leur œuvre de carnage, les deux fugitifs voyaient le ciel s'illuminer au-dessus de l'île sainte et les âmes des martyrs monter par troupes dans le ciel comme de brillantes constellations. Colomb, jaloux d'une gloire si promptement acquise, se sent pressé par la grâce et propose à son compagnon de courir au champ d'honneur

qu'ils ont lâchement déserté et de prendre part au combat pendant qu'il en est temps encore. Eleuthère ne répondit pas à son élan; Dieu ne lui donnait point la grâce de mourir à cette heure, il le réservait pour relever les ruines de Lérins et rassembler le troupeau un moment dispersé par la mort du pasteur. Colomb seul s'élança de la grotte et courant vers ses frères, il eut l'honneur de tomber sous le glaive avec eux.

Lorsque les quatre religieux échappés aux mains des Arabes débarquèrent dans l'île, ils se répandirent en lamentations à la vue de tant de corps sanglants qui la couvraient et de tant de sang répandu sur le sol. Ils pleuraient plus encore sur eux-mêmes en se voyant frustrés des palmes glorieuses qu'ils avaient, pour ainsi dire, touchées de la main, que sur le sort de tous ces généreux martyrs, maintenant parvenus à la possession des couronnes immortelles de la vie bienheureuse. Ensuite ils se mirent en devoir d'ensevelir les restes sacrés qui allaient sanctifier à jamais la terre chargée de les conserver jusqu'au jour de la résurrection. C'est alors qu'Eleuthère, sortant de sa retraite, vint se joindre à eux et les aider dans leur pieux labeur. Bientôt après ils partirent ensemble pour rejoindre leurs frères en Italie et se rendirent avec eux auprès du Souverain Pontife pour lui raconter le martyre des religieux de Lérins et la destruction de leur monastère.

La tradition signale, aujourd'hui encore, la grotte

quasi sous-marine où s'étaient réfugiés les deux moines Colomb et Eleuthère; les pêcheurs la désignent de temps immémorial sous le nom de *Baoumo de l' Abbat*, c'est-à-dire la grotte de l'abbé Eleuthère, qui gouverna le monastère après l'avoir relevé de ses ruines.

Le vieux cloître encore debout dans l'enceinte du monastère actuel, a dû être témoin de l'effroyable massacre des cinq cents religieux de saint Porcaire. La tradition indique la cour située au centre de cette massive construction gallo-romaine comme ayant été le principal théâtre de cette sanglante exécution. Une vieille chapelle du Xe siècle, dédiée à saint Porcaire et placée au sud de ce cloître, marque l'endroit où les corps des martyrs auraient été entassés en plus grand nombre.

« Ici finit, dit Alliez, la période la plus brillante de Lérins; pendant plus de trois siècles, cette île fut une école célèbre de piété et de science et donna des évêques à plusieurs des grandes églises de la Gaule. Nous avons dit les prodiges de piété dont l'Ile des Saints fut témoin pendant ces jours de ferveur, le développement que l'enseignement y donna aux intelligences. Dans les temps qui vont suivre, cette action sera moins sensible, mais il restera toujours aux moines qui habiteront ces rivages bénis, la fidélité à la règle qui enfante la vertu et la prière qui attire la grâce divine sur le monde. »

Tant que dura le règne de Charles Martel, il ne fut pas possible à Éleuthère de restaurer le monastère de Lérins. Ce prince tout occupé d'établir son autorité au dedans et de combattre avec l'aide de la noblesse franque ses nombreux ennemis du dehors, se croyait obligé d'abandonner les biens de l'Eglise à la rapacité de ses leudes et de livrer à ses guerriers les abbayes et autres bénéfices dont il enlevait les possessions aux mains des infidèles.

Mais lorsque en 741, ses deux fils Pépin et Carloman eurent hérité de son pouvoir, l'Église vit une nouvelle ère de prospérité s'ouvrir pour elle. Pépin devenu seul maître du royaume en 752, redoubla de dévoûment en vue de s'attacher le clergé et accepta ouvertement le rôle de protecteur de la Papauté contre les violences des rois Lombards. En 754, le pape Étienne II vint en France pour sacrer le nouveau roi, et, profitant de cette circonstance si favorable, Éleuthère se rendit à Kiersi, pour demander humblement à Pépin, en présence du Souverain Pontife, la restauration de l'illustre abbaye de Saint-Honorat, dévastée par les Sarrasins lors de leur grande invasion dans le midi de la Gaule. Sans doute Étienne II appuya de sa haute recommandation la requête du zélé postulant. Il dut rappeler les incomparables services rendus aux Églises des Gaules par une maison où tant de Saints s'étaient formés et d'où étaient sortis tant d'éminents prélats.

Aussi Pépin se montra-t-il d'une munificence véritablement royale et accorda-t-il aux nouveaux religieux de Lérins des terres d'une étendue immense. L'acte de donation de ce prince se trouve rapporté dans une Vie de Saint Honorat imprimée à Venise en 1501 : il se lit encore dans le Cartulaire de Lérins parmi les Privilèges accordés au monastère par les Souverains Pontifes ; les deux textes n'offrent entre eux que des différences sans importance.

Les religieux purent alors songer à restaurer les bâtiments de l'antique abbaye en ruines, et faire refleurir dans l'île des Saints la régularité des observances monastiques et les exemples d'austérité et de vertu qui avaient fait sa gloire durant déjà plus de trois siècles.

Dans des documents contemporains du règne de Charlemagne il est fait plusieurs fois mention du monastère de Lérins et cela d'une manière qui permet de conclure à sa régularité et à sa grande prospérité. Alcuin adressant une lettre aux moines de Lyon au sujet des erreurs qui se répandaient dans le midi de la France, leur recommande d'en envoyer une copie « aux religieux qui servent Dieu dans l'île de Lérins, » parce que, inquiets pour la foi des populations de leur voisinage, ils avaient consulté le savant théologien sur les mêmes points de doctrine. En 776, on voit un prêtre qui avait administré quelque temps l'église de Lyon, venir dans l'île des Saints et y prendre l'habit monastique. Un peu auparavant, saint Syagrius, moine

de Lérins, avait été placé à la tête du monastère de Saint-Pons de Nice. Il le gouvernait encore lorsque Charlemagne fit en Provence un voyage à l'occasion duquel il agrandit ce monastère. Saint Syagrius devint ensuite évêque de Nice en 777, selon le Gallia Christiana, et mourut dans le cours de l'année 787.

Sous Louis-le-Débonnaire, Lérins devint pendant quelques années le lieu d'exil du moine Bernaire, neveu du roi d'Italie Pépin et frère de saint Adhalard, abbé de Corbie. Saint Adhalard avec le comte Wala et d'autres membres de sa famille étaient victimes de la jalousie des courtisans qui, redoutant leur influence dans l'État, les avaient accusés d'avoir trempé dans la révolte de Bernard, successeur de Pépin sur le trône d'Italie. Louis, soupçonneux comme tous les princes faibles, avait exilé les uns, emprisonné les autres dans des monastères. Mais au bout de quelque temps ses préventions tombèrent et Bernaire put rejoindre à Corbie l'illustre abbé Adhalard, son frère, et son parent le comte Wala qui y avait pris lui-même l'habit.

Pendant les premiers temps de la période carlovingienne l'histoire ne nous a conservé que les noms des abbés qui se sont succédé dans le monastère de Saint-Honorat depuis sa restauration par Éleuthère. Ce sont saint Florent, saint Ardémius, saint Ébibode, saint Évode, saint Palémius. Le successeur de ce dernier, Léotmonde reçut, en 829, une donation considérable dans le territoire d'Arles, de la part du comte Leybulfe et de son épouse Odda. Les propriétés cédées consistaient en une île du Rhône renfermant des églises, des maisons, des vignes, etc. Parmi les charges et conditions de la donation, une clause portait que le monastère de Lérins enverrait sur ces terres « vingt « moines ou davantage, s'il se peut, pour y vivre sous « la règle de saint Benoît à perpétuité. » Cette clause suppose un état vraiment florissant dans le monastère capable de l'accepter.

Lérins, à l'époque où fut passé cet acte, était encore soumis à l'évêché de Fréjus. Ce n'est que vers l'an 1108 qu'il fut exempté, par le pape Pascal II, de toute juridiction épiscopale. A l'acte de donation du comte Leybulfe se rattache encore un souvenir historique. Les Arabes durent faire vers cette époque une descente dans l'île, car l'original en fut emporté à Tortose d'où il fallut plus tard en faire venir une copie.

C'est qu'en effet les musulmans, renonçant à attaquer la France par terre, s'étaient mis à courir la Méditerranée et à exercer la piraterie avec une audace qui allait croissant à mesure que la faiblesse des successeurs de Charlemagne laissait les côtes plus dégarnies de défenseurs. Deux ans avant la mort du grand Empereur (812), ils avaient osé déjà ravager Nice et les rivages de la Toscane. Ils attaquèrent ensuite la Sardaigne, mais ils en furent repoussés. En 838, ils arrivent

à Marseille avec une flotte considérable et y exercent mille cruautés.

Il était impossible qu'exposés sans cesse aux incursions des infidèles, les religieux de Lérins pussent continuer de séjourner dans leur île. Après la dévastation qui dut avoir lieu sous Léotmonde, ceux des moines qui échappèrent se retirèrent dans les maisons que leur Ordre possédait sur le continent, et pendant de longues années l'île des Saints demeura de nouveau déserte et jonchée de ruines. La guerre civile désola bientôt la Provence, les invasions des Normands alternèrent avec celles des Arabes; enfin ceux-ci purent prendre pied sur notre sol et s'établirent au Fraxinet dans une forteresse d'où ils s'élançaient à tout moment pour désoler quelque région de la malheureuse province, et où ils revenaient ensuite se mettre en sûreté avec les captifs qu'ils avaient faits et les dépouilles qu'ils avaient enlevées. Un moment ils en furent délogés (942) par le comte Hugues, qui avait pris le gouvernement de la Provence à la mort du roi Louis l'Aveugle, victime des trahisons de Bérenger, roi d'Italie. Mais une fausse politique ayant persuadé à Hugues de s'en servir comme de troupes auxiliaires quand il aurait pu les exterminer, il leur permit d'aller occuper les montagnes qui séparent la Suisse de l'Italie. Ce fut l'origine de grands malheurs pour toutes les contrées situées entre les Alpes et la Méditerranée; les églises

de Sisteron, de Gap et d'Embrun et plusieurs célèbres monastères eurent à subir leurs dévastations et leurs cruautés, jusqu'à ce qu'enfin ils pénétrèrent de nouveau en Provence et se retrouvèrent maîtres encore une fois de la forteresse du Fraxinet.

Pendant le temps de leur absence, Lérins s'était relevé de ses ruines, les religieux étaient accourus pour peupler de nouveau cette terre qui leur était si chère. Le couvent d'Arluc, lui aussi, s'était rouvert et avait retrouvé ses phalanges de pieuses vierges que l'orage avait dispersées. Conrad, alors roi de Bourgogne et de Provence, avait rebâti les deux monastères en les unissant à celui de Montmajour fondé autrefois par saint Césaire d'Arles.

Enfin les Sarrasins ayant osé, en 973, arrêter dans les défilés du Dauphiné l'illustre saint Mayeul, abbé de Cluny, l'indignation des populations chrétiennes se souleva contre eux et amena leur expulsion de tout le territoire qu'ils terrorisaient par leur présence et par leurs brigandages.

Après l'expulsion des Sarrasins nous retrouvons les religieux de l'île Saint-Honorat achevant avec confiance de relever de ses ruines leur maison bien-aimée. Mais ils n'étaient pas encore au bout de leurs épreuves. La tradition rapporte que, peu de temps après la prise du Fraxinet, les Sarrasins d'Espagne firent un retour offensif vers les côtes de Provence et que, n'osant dé-

barquer sur des rivages où leurs troupes venaient d'être si vaillamment combattues, ils se rejetèrent sur nos îles et mirent à mort l'abbé et les moines qui les habitaient. L'Ile des Saints méritait ainsi de plus en plus d'être appelée l'Ile des Martyrs.

Cet événement attira l'attention des princes du voisinage. Ils réparèrent les édifices et désirèrent voir des hommes de piété et de courage venir veiller et prier sur une terre sanctifiée par le sang de tant de vaillants soldats de Jésus-Christ. A ce moment, saint Mayeul, qui gouvernait encore le monastère de Cluny et qui était lui-même originaire de la Provence, demanda au Saint-Siège d'être établi supérieur des monastères de Lérins et d'Arluc, afin d'y faire fleurir la discipline dans toute sa perfection. Le pape Benoît VII autorisa l'union de Lérins à Cluny et cet acte du Souverain Pontife doit être placé en conséquence entre 975 et 983. C'est ainsi que le monastère fondé par saint Honorat passa une première fois sous la dépendance de celui de Cluny,

L'année 1047 est signalée par un nouveau désastre. Les Sarrasins firent une descente dans l'île qu'ils pillèrent, et emmenèrent les religieux prisonniers en Espa gne. Ceux qui échappèrent à leurs mains allèrent de tous côtés demander des aumônes pour la rançon de leurs frères. Les captifs toutefois ne purent être délivrés que grâce à la charité de saint Isarn, abbé de Saint

Victor de Marseille, qui, malgré son grand âge, se rendit lui-même en Espagne et fit intervenir en leur faveur le comte de Barcelone, Raymond Bérenger. (1)

(1) Voici, d'après le Gallia Christiana, la liste des abbés de Lérins antérieurs à l'an 1000: saint Honorat, saint Maxime (vers 426), saint Fauste, B. Anselme, Porcaire Ier (489), Honorat II (507), Abbon (530-588), Marin, Florian (550), B. Virgile, Etienne (596), saint Conon (601-611), saint Nazaire, Maxime II (641), B. Eucher, B. Vincent, saint Aygulphe (675), Rigomir, saint Amand (690), saint Sylvain, saint Porcaire II (m. 731 ou 739), Eleuthère (752), saint Florent, saint Ardemius, saint Ebibode, saint Evode, saint Polemius, Léotmond (814-828 et au-delà), Albert (954), saint Mayeul, Garnier ou Warnier, saint Odilon (997-1022 et au-delà).

(Cit. ap. Henri Moris, L'Abbaye de Lérins, son histoire, ses possessions, ses monuments anciens, II<sup>me</sup> partie.)

## CHAPITRE VII

## Le Monastère fortifié. Grandeur temporelle de l'Abbaye

L'abbé Aldebert entreprend de construire la Tour de Lérins. — Encouragements des papes, zèle des populations à lui venir en aide. — Construction de la forteresse monastique. — Le comte de Provence visite Lérins. — Le pape accorde au monastère le droit de donner la sépulture aux fidèles dans l'île. — Le monastère est déclaré exempt de toute juridiction épiscopale. — Achèvement de la Tour sous l'abbé Augier. — Guy, comte de Vintimille, fait donation à l'abbaye de la Principauté de Sabourg. — Charles, prince de Salerne et comte de Provence, donne aux moines la jouissance de la mer jusqu'au rivage de Cannes. — Diverses augmentations faites à la Tour. — Récit de Nostradamus au sujet de la dévotion à saint Honorat.

Pour assurer enfin à ses religieux un abri et une protection contre des attaques si désastreuses et si souvent renouvelées, Aldebert II, qui prit en main le gouvernement de l'abbaye, l'an 1066, conçut le projet d'élever sur une étroite langue de terre à l'extrémité méridionale de l'île, une sorte de forteresse monastique dans laquelle la communauté pourrait se réfugier dès qu'elle se verrait menacée par les pirates. Cette forteresse, qui subsiste encore aujourd'hui, fut, presque dans son entier, l'œuvre de cet intelligent abbé. Pen-

dant les trente-six ans que dura son gouvernement (1066-1102) il se dévoua à la réalisation de ce projet, et les populations, comprenant qu'une telle construction était d'intérêt général pour la sécurité des côtes, prodiguèrent leurs dons et leurs aumônes pour aider à conduire à bonne fin une si utile entreprise. En ce même temps, les papes saint Grégoire VII et Urbain II ecrivirent des lettres à Aldebert pour soutenir, en vertu de l'autorité apostolique, tous les droits de propriété de l'abbaye et menacer des censures de l'Église les personnes qui voudraient les contester ou en empêcher le plein et libre exercice.

Le monastère-forteresse était très avancé déjà, mais, à cause de la diminution du zèle des populations, n'avait pu être achevé encore, lorsque vers l'année 1107, les Sarrasins, profitant de la solennité de la Pentecôte, débarquèrent dans l'île à l'heure des vêpres et pillèrent l'abbaye après avoir massacré une partie des moines.

A la suite de cet événement, on pressa de nouveau activement l'achèvement de la Tour, et le pape Honorius II écrivit une lettre pour appuyer de son autorité les demandes de secours adressées aux fidèles par l'abbé Pierre Ier, continuateur de l'œuvre d'Aldebert.

« Les populations voisines, celles mêmes qui habi-« tent des contrées éloignées, disait le pape, savent « tout ce que les moines souffrent, depuis longtemps, « d'attaques, de dommages et de dangers, de la part des « Sarrasins; c'est pourquoi, par ces lettres qui sont

- « adressées à vous tous, nous vous prions et vous
- « conjurons dans le Seigneur, vous l'enjoignant aussi
- « pour la rémission de vos péchés, de fournir aux sus-
- « dits religieux, avec les biens que Dieu vous a don-
- « nés, les moyens de construire une forteresse qui les
- « protège contre les attaques des Sarrasins. En obéis-
- « sant à nos ordres, vous mériterez d'arriver aux joies
- « éternelles, par l'intercession du bienheureux Honorat
- « et des autres Saints de l'île, ainsi que par les prières
- « des saints qui l'habitent.
  - « Par l'autorité des apôtres Pierre et Paul, nous ac-
- « cordons à quiconque demeurera, pendant trois mois,
- « dans le monastère ou repoussera une attaque des
- « infidèles, la mêmé indulgence que notre prédécesseur
- « de sainte mémoire, le pape Eugène, a accordée à
- « ceux qui font le voyage de Jérusalem.
  - « Nous concédons en outre une indulgence de trois
- « ans à ceux qui, ne pouvant résider personnellement
- « à Lérins, y entretiendront un homme, pendant trois
- « mois, pour la défense du monastère.
  - « Donné à Latran, le six des calendes de janvier. » (1)

Cependant Raymond-Bérenger, fils cadet du comte de Barcelone, ayant reçu en partage le comté de Provence, établit sa résidence à Maguelone. Il vint visiter l'île de Lérins en 1135, et, voulant donner aux reli-

<sup>(1)</sup> Chron. Lerin. II, p. 159. cit. ap. ALLIEZ, t. II, p. 124.

gieux une preuve de son affection, il dit au chapitre assemblé: « Moines de Lérins, je vous cède et vous « confirme le château qui s'appelait jadis Marcellin, li- « bre et exempt de toute invasion du comte; nul n'y « aura le droit d'alberge, ni ne pourra réclamer de ra- « chat, ainsi que l'ont fait les comtes mes prédéces- « seurs. A cause de cette liberté, je veux que le châ- « teau porte à l'avenir le nom de Franc. Je reçois sous « ma protection le monastère et tout ce que vous pos- « sédez en Provence dans l'étendue de ma juridiction : « si l'on vous enlève quelque chose par violence ou « contrairement à la justice, je serai votre défenseur. »

Ce château, nommé d'abord Marcellin, et, depuis cet acte, château Franc, c'est Cannes, alors simple petit village bâti au pied d'une colline sur laquelle l'abbé Aldebert avait jeté, quelques années auparavant, les fondations d'une tour de défense qui fut achevée par ses successeurs et dont les ruines subsistent encore aujourd'hui.

Une lettre d'Adrien IV aux consuls et au peuple de Grasse nous montre que, sous le gouvernement de l'abbé Boson, le monastère fut inquiété fréquemment par les pirates Sarrasins. Le Pape conjure la ville de secourir courageusement les religieux et de leur accorder en toute occurrence aide et conseil. Cette ville avait, en effet, durant le moyen-âge, une importance considérable, au point de faire des traités d'alliance avec les républiques italiennes avec des clauses qui

semblent supposer une indépendance presque complète vis-à-vis des comtes de Provence.

L'abbé Augier, élu en 1172, s'occupa avec une activité toute nouvelle de l'achèvement de la Tour de Lérins. Il implora l'appui du pape Lucius III, et, à l'appel du Souverain Pontife, l'évêque de Fréjus, le comte de Provence et d'autres seigneurs envoyèrent au monastère des secours si importants que la forteresse put enfin être achevée après un siècle environ d'efforts.

Les dangers n'étaient que trop réels de la part des Sarrasins. En 1178, ils dévastèrent Toulon, y massacrèrent trois cents hommes et emmenèrent en Afrique Hugues Geoffroy, seigneur de cette ville, avec une multitude de captifs. En 1197, ils reparaissent sur les mêmes rivages, enlèvent encore des habitants de Toulon et plusieurs religieux des îles d'Hyères.

Il arrivait assez fréquemment que les fidèles désiraient avoir leur sépulture dans l'Ile des Saints et, dès l'année 1154, l'abbé Boson avait obtenu du pape Adrien IV, pour son monastère, le privilège de recevoir les corps des défunts de quelque diocèse ou de quelque paroisse qu'ils vinssent. Cette autorisation avait été confirmée dans la suite par Alexandre III, en 1159, puis par Lucius III (1181-1185). Sous le gouvernement de l'abbé Rostan Ier, plusieurs évêques voisins prétendirent abolir un privilège qui leur paraissait un empiètement injuste sur leurs droits les plus inaliénables,

et menacèrent d'excommunication les fidèles qui demanderaient d'être inhumés à Lérins et les religieux eux-mêmes qui oseraient y recevoir leurs corps. Mais le pape Clément III, par une bulle adressée aux évêques de Provence, réprima avec fermeté leur résistance aux commandements du Siège apostolique, annula leurs censures et maintint dans toute son étendue le droit du monastère.

« Ce désir d'être enseveli près des saints, dit l'abbé Alliez, et de reposer dans une terre arrosée du sang des martyrs se perpétua jusqu'à la sécularisation du monastère, et c'était un spectacle émouvant que ces convois amenant les restes d'un chrétien à travers les flots. Lorsque cet acte de religion devait avoir lieu, les moines étaient avertis, le clergé de Cannes accompagnait le corps jusqu'au rivage, d'où, après une dernière absoute, il se retirait, laissant un prêtre qui montait dans le bateau chargé de la bière. Souvent les trois confréries de pénitents étaient invitées à accompagner le mort. Alors une vingtaine de bateaux s'avançaient sur deux lignes, les crucifix et les fanaux élevés; à leur approche, les religieux venaient au-devant du cortège et tous se dirigeaient processionnellement vers l'église de la Sainte Vierge; après le service solennel, on déposait le défunt auprès de ses frères, pour y attendre, comme le dit une inscription tumulaire trouvée dans l'île, le moment de la grande résurrection, où les corps sortiront de la terre au dernier jour. » (1)

Nous devons rappeler ici également que, dès 1171, le pape Alexandre III avait accordé au monastère, par une bulle, le privilège d'être exempt de toute juridiction épiscopale et soumis immédiatement au St-Siège. La bulle d'Alexandre III n'était toutefois que la confirmation d'une faveur déjà accordée par ses prédécesseurs. L'Inventaire des Archives du Département des Alpes-Maritimes signale l'abrégé d'une bulle d'Urbain II (1093) déclarant que l'abbaye de Lérins dépend directement du Saint-Siège. (2)

(1) Alliez, Les Iles de Lérins, p. 38.

(2). Inventaire des Archives du Département des Alpes-Maritimes, par M. Henri Moris, p. 14, col. 2. — Lérins faisait remonter l'origine de son exemption jusqu'à sa fondation même: le monastère de S. Honorat offre le premier exemple que l'on puisse citer de cette discipline dans l'histoire de l'Eglise d'Occident. Vers le milieu du V° siècle, un conflit fut suscité par Théodore, évêque de Fréjus, qui prétendait exercer pleine juridiction sur l'abbaye de Lérins comprise dans son diocèse. S. Fauste, plus tard évêque de Riez, qui en était alors abbé, protesta contre cette prétention, alléguant les conditions formelles posées par S. Honorat, fondateur du monastère, et agréées par S. Léonce. La lutte dura quelque temps, et enfin un concile d'Arles, tenu vers l'an 452, formula un compromis qui tout en concédant certains droits à l'évêque au sujet de l'ordination des clercs

Les comtes de Vintimille avaient, en plus d'une circonstance déjà, exercé leur générosité envers l'abbaye de Saint-Honorat. Vers la fin du XIIe siècle, Guy II, comte impérial de Vintimille, étant sur le point de partir pour la célèbre croisade que le pape Innocent III avait fait prêcher contre les Sarrasins d'Espagne, fit donation à l'abbaye de Lérins de son château du Saint-Sépulcre et de la Principauté de Sabourg, avec tous ses droits et juridiction. En cas d'aliénation de la principauté par les moines de Saint-Honorat, elle devait revenir au monastère de Mont-Majour. On n'a, de cet acte de donation, qu'une copie avec des dates tout à fait fautives. On n'a également que la copie de la ratification qui en fut faite par Othon et Conrad, frères, comtes de Vintimille, les deux fils aînés du donateur. Mais, malgré l'incorrection des textes, le fait de la donation demeure incontestable, vu la possession du territoire durant des siècles par le monastère, le droit de battre monnaie dans la Principauté exercé par les abbés de Lérins jusque dans le courant du XVIIIº siècle et la vente faite de la-

et du chrême pour les catéchumènes, maintenait que tous les membres non clercs du monastère continueraient d'être soumis exclusivement à la discipline de leur abbé: « d'au-« tant que telles ont été les dispositions établies il y a long-« temps par le Fondateur même du Monastère. » (MABILLON, Annal. Bened. lib. I. n. 39. — MANSI, Concil. VII, 907-908, cit. ap. D. Chamard, Revue des Questions Historiques, De l'immunité ecclésiastique et monastique, 1er oct. 1877.)

dite terre et juridiction de Sabourg au duc de Savoie, Victor-Amédée, pour la somme de 142.000 livres le 27 novembre 1728, avec indemnité envers le monastère de Mont-Majour. Ce qui détermine d'une façon décisive la date de la donation du Guy de Vintimille en faveur de Lérins, c'est l'accord des historiens sur l'époque et les circonstances de sa mort. « Il fut tué, dit « Moréri, dans la bataille de Muradal en Espagne.... « Ses trois fils eurent apparemment le même sort, car « depuis ce temps il n'est plus parlé d'eux. » Cette bataille de Muradal, dont le Moréri assigne mal la date en cet endroit, n'est autre que la grande victoire de Las Navas de Tolosa, remportée en 1212 sur les Maures par les rois réunis de Castille, de Navarre et d'Aragon.

Le palais ou château de Sabourg était situé entre San Remo et Vintimille, à dix kilomètres environ au nord de Bordighiera. Il n'avait jamais été achevé. On en voit encore les restes dans la petite bourgade de Seborga, qui ne compte aujourd'hui qu'une centaine d'habitants.

C'est comme possesseurs de ce fief, que les abbés réguliers de Lérins revendiquèrent dans la suite, non seulement le droit de battre monnaie, mais encore le droit de vie et de mort, qu'ils n'affirmèrent, du reste, jamais que pour délivrer des *lettres de grâce*.

La principauté était de fort minime étendue; les terres et tous les produits en étaient affermés, en 1668,

au prix de 660 livres (monnaie de Gênes); en 1691, ils ne rapportaient plus que 300 livres (monnaie de France), à la charge, pour le fermier, de nourrir les religieux et leurs domestiques, toutes les fois qu'ils jugeraient à propos de venir à Sabourg. Mais, dans tous les cas, les princes-abbés se réservaient le droit de battre monnaie, dont la ferme était distincte de celle des terres. Dans les actes, on assure la jouissance du palais à celui qui a affermé la fabrication de la monnaie: « Ledit... jouira du palais et pourra couper « du bois dans la forêt, » est-il dit dans un bail de 1666. (1)

M. A. Sardou a fait remarquer que les donations faites au monastère de Lérins commencèrent à être fort nombreuses aux approches de l'an 1000, mais qu'une fois cette date fatale passée, au lieu de devenir plus rares, elles ne firent que se multiplier, si bien que, dès le XIIe siècle, l'abbaye se trouvait avoir des possessions dans dix-sept diocèses de France ou d'Italie, et que la suzeraineté de l'abbé, devenu seigneur temporel, s'exerçait sur plus de quatre-vingts prieurés ou fiefs. (2)

En 1298, Charles II, roi de Jérusalem et de Sicile,

<sup>(1)</sup> Cit. ap. Alliez, Histoire du Monastère de Lérins, T. II. p. 414.

<sup>(2)</sup> A. L. SARDOU, Hist. de Cannes, des Iles de Lérins t des alentours, p. 53.

comte de Provence et de Forcalquier, ayant reçu des religieux de Lérins un subside pour soutenir la guerre contre les Aragonais, leur confirma le droit de pêche et de naufrage à eux accordé par lldefonse d'Aragon. Cette charte déclare que les îles Sainte-Marguerite et Saint-Honorat, le Sécant, l'île Saint-Ferréol, les rivages de ces îles, du château de Cannes et de Vallauris, ainsi que la mer comprise entre la terre et lesdites îles, sont du terroir et de la dépendance dudit château, qui appartient à l'abbé. Le monastère reçoit de plus confirmation du droit de naufrage sur les vaisseaux n'excédant pas 16 rames, qui adviendront auxdites îles, sèches et mers. Ce droit de naufrage et la jouissance de la mer qui entoure les îles furent revendiqués constamment par le monastère dans la suite des temps. Nous trouvons dans l'Inventaire des Archives des Alpes-Maritimes dressé par le savant archiviste de ce Département, M. Moris, auguel nous empruntons le précédent renseignement, un extrait du dénombrement des biens et droits du monastère, fait par-devant la cour des Comptes de Provence le 28 avril 1539, et contenant les énumérations suivantes: « Premièrement, dit tenir ledit « monastère, l'isle et terroir d'ycelle, où est assis ledit « monastère, contigû avec la mer, à savoir le lieu dit « le Barbier jusques au Séchan et desdits Séchans jus-« ques à la Bicoque, qui est contiguë à l'isle de Saint-« Ferréol, appartenant audit monastère. — Item, dit « tenir et posséder l'isle dudit Saint-Ferréol assez pe-

- « tite en aucunes des isles et terroir d'icelles et à la mer
- « limitée, et a ledit monastère facultés de prohiber et
- « défendre que aucun non labore cesdites isles, ni
- « pesches à la mer contiguë d'icelles, ni fasse autres
- « exploits, sans conger, licence du prieur et religieux
- « dudit monastère.
  - « Item, dit avoir tous les naufrages en la mer cir-
- « convoisine dudit monastère.
- « Item, dit tenir et posséder l'isle de Sainte-Margue-
- « rite avecque les églises et chapelles en icelle existan-
- « tes.
  - « Item, dit prendre et cueillir les droits de décimes
- « de tous les fruits croissants auxdites isles et aussi
- « de bosquage. , The first of the second of
- « Item, dit estre en faculté, quand vient le temps de
- « la pesche des anchois et des sardines, élire, tous les
- « ans, deux barches à sa volonté et d'icelles reçoit et
- « prend le droit de la pesche, à sçavoir le trentein;
- « le droit des autres barches appartient à l'abbé dudit
- « monastère.
- « Item, a ledit monastère le droit et faculté de la
- « pesche, sçavoir est quand on vient a pescher au
- « droit des lieux appelés Maurin et de la Lauze et de
- « certains autres lieux à raison du trentein.
  - « Item, dit avoir la faculté de prendre, toutes les
- « années, douze setiers de sel à la gabelle de la sel
- « royalle, au lieu de Cannes, et ce, pour la provision

« dudit monastère et religieux d'icelui, sans aucun « payement.

and a factor of the same production of the first terms « Item, dit ledit monastère être en faculté d'acheter

- « le poisson frais ou salé audit lieu de Cannes, sans
- « payement d'une lesde ou autre charge, et est préféré
- « audit achat tant de poisson que autres choses à
- « toutes personnes après le seigneur abbé.... »

Ce document constate que l'abbaye avait sans conteste la possession de l'île Sainte-Marguerite. Il existe cependant une charte du milieu du XIVe siècle, par laquelle Louis, prince de Tarente, héritier du comte de Provence, et Jeanne d'Anjou, son épouse, héritière du royaume de Naples, cèdent à Bertrand II de Grasse l'île Sainte-Marguerite et plusieurs autres domaines (28 mai 1351). Toutefois, un demi-siècle plus tard, on voit l'abbé de Lérins, Geoffroy de Mont-Choisi, nommer un recteur à l'île Sainte-Marguerite et le Pape confirmer cette nomination. Ceci a fait penser que la donation que le roi et la reine de Naples avaient faite à Bertrand de Grasse ne constituait peut-être qu'une jouissance viagère, ou bien que les seigneurs de cette puissante famille avaient rendu, bientôt après, l'île aux religieux.

Les religieux conservèrent la propriété de l'île Sainte-Marguerite jusque dans les premières années du XVIIe siècle. En 1612, ils signèrent une transaction avec le prince de Joinville, duc de Chevreuse, gouverneur du pays, par laquelle ils lui cédèrent l'île Sainte-Marguerite et toute justice, haute, moyenne et basse, et tous leurs droits, se réservant le droit de dîme, à charge pour eux du service divin. Cette cession lui était faite en témoignage de reconnaissance pour sa renonciation à la commende de l'abbaye.

Le monastère eut à endurer quelques épreuves durant le séjour que firent les papes à Avignon. Des calomnies auxquelles Urbain V prêta une oreille complaisante persuadèrent à ce pontife que Lérins était tombé dans un déplorable relâchement, et pour y remédier il promulgua une bulle par laquelle il soumettait le monastère à celui de Saint-Victor de Marseille. Urbain V avait été lui-même abbé de Saint-Victor avant son pontificat. (1) Mais aussitôt que cette

<sup>(1)</sup> En 1366, à l'époque où Urbain V venait de soumettre Lérins au monastère de Saint-Victor qui reconnaissait saint Cassien pour fondateur, l'abbé de Lérins fit bâtir sur le monticule d'Arluc une chapelle en l'honneur de ce Saint. Le monastère et le village d'Arluc avaient été détruits peu d'années auparavant tandis que les bandes féroces des Grandes Compagnies et des Tard-Venus ravageaient la Provence. A partir de ce moment, la colline d'Arluc fut désignée sous le nom de Saint-Cassien, qu'elle porte encore aujourd'hui. (Voir A. L. Sardou, Histoire de Cannes, des Îles de Lérins et des alentours, Paris et Cannes. 1894, p. 63.)

bulle fut connue, l'abbé de Mont-Majour se rendit auprès du pape pour lui représenter les inconvénients d'une pareille mesure et obtint la révocation de l'union du monastère de Saint-Honorat à celui de Saint-Victor. L'abbé de Lérins, Jean de Thornafort, l'un des hommes les plus remarquables qui aient gouverné le monastère, obtint ensuite du pape Grégoire XI, avec l'appui de la reine Jeanne de Naples, la confirmation de l'indépendance de l'abbaye de Saint-Honorat, son exemption de la juridiction du métropolitain aussi bien que de celle de l'ordinaire, et la déclaration qu'elle relèverait immédiatement du Saint-Siège.

La religion d'Urbain V avait dû être surprise par des rapports mensongers ou du moins très exagérés. Il est impossible de croire que, sous un abbé tel que Jean de Thornafort, la discipline fût tombée dans une aussi grande décadence qu'on avait voulu le prétendre.

L'histoire de la translation qui fut faite du corps entier de saint Honorat à Lérins en 1391, sous le gouvernement de Jean de Thornafort, nous fournit, telle qu'elle est rapportée par Barralis, une preuve de la ferveur et de la régularité qui régnaient en ce temps-là parmi les religieux de l'abbaye.

Mais qu'on nous permette tout d'abord, en terminant ce chapitre, de transcrire, après l'abbé Alliez, une page de l'*Histoire de Provence* par Nostradamus, qui

montre combien la dévotion à saint Honorat était populaire en Provence dans le courant du XIVe siècle. Le fait dont il s'agit, se rapporte à l'an 1303.

« Jauffred, seigneur de Thollon (Toulon), qui avoit eu de sa première femme une fille très-belle, fort sage et vertueuse, appelée Sibylle, estoit en traicté et sur le poinct de la marier, avec ample et riche dot, à un beau et noble Damoisel nommé Cassian le Courtois, gentilhomme de Marseille. Sur le pourparler du mariage, advint que la seconde femme de Jauffred, qui avoit une ame maligne et perverse, par une malice formée pensa en son cœur de mander à Cassian que Sibylle sans doute aucun, avoit forfait à son honneur; si qu'il eust bien à se garder de la prendre à femme. Au coup de cette désagréable nouvelle, le Damoisel fut tout estourdi du coup et reculé de son intention, qu'il mande incontinent au chevalier Jauffred, père de la Damoiselle, comme il ne pouvoit et vouloit se marier...

« Sur un tel et si rude coup, Jauffred, dolent et affligé à l'extrême, fait de ce pas enfermer Sibylle en perpétuelle captivité dans une tour.... Ceste sage et chaste Damoiselle porta avec tant de douce patience ceste injuste prison, qu'elle ne fit jamais qu'employer le temps de sa détention en dévotes et sainctes prières à Dieu et au bien heureux sainct Honorat, auquel elle avait très-particulière dévotion, de lui conserver son droict et faire voir au clair son innocence, puisque par son intercession tant de miracles se voyaient sortir tous les jours en faveur de ceux qui recouroient à luy : promettant au surplus de luy donner un pèlerinage tous les ans, durant sa vie, en mémoire perpétuelle d'un tel bénéfice.

« Dieu receut l'encens et l'odeur de sa prière, et ne voulut permettre celuy, qui estoit nay d'une vierge, que la virginité fust ainsi faussement deshonorée et noircie; tellement qu'un jour que lauffred avoit assemblé une grande compagnie de Barons et de Gentilshommes, pour les festoyer, ainsi qu'ils estoient assis à table, prests à prendre leur repas, sa meschante femme se prit à crier soudainement et d'une fort haute et terrible voix, témoignant ce qu'elle endurait : A l'aide, à l'aide, à mon secours! Car Dieu et le bon sainct Honorat veulent maintenant faire voir que j'ay meschamment accusé Sibylle. De sorte qu'à ce tumulte, la feste fut troublée d'un costé et resjouve de l'autre. Parquoy Sibylle fut incontinent visitée par les Dames, et on alla tout de ce pas faire le rapport au gentilhomme Cassian malade à la mort; lequel, sous le vent d'une nouvelle si douce et tant agréable, saute incontinent de son lit, monte à cheval et brosse droict à Thollon, où il espouse avec beaucoup de triomphe la chère Sibylle, qu'il conduisit après au marquis de Marseille son père. »

## CHAPITRE VIII

Translation des reliques de saint Honorat à Lérins.

Lérins durant le Grand Schisme. — Importance
militaire de la Tour.

Le corps entier de saint Honorat est apporté à Lérins. — Gouvernement de l'abbé Jean de Thornafort. — Le monastère est pris d'assant par les pirates Génois. — Belle conduite de la noblesse provençale à cette occasion. — Lèrins se ressent des troubles causés par le séjour des papes à Avignon. — Geoffroy de Mont-Choisi est imposé comme abbé par le pape Martin V. — Renaissance des études : Raymond Féraud. — La Tour reçoit d'importants embellissements. — Le roi René ordonne de veiller à la bonne garde et à la réparation de la Tour de Lérins. — Il y met garnison. — Fonctions des divers officiers du monastère, d'après un Chapitre général tenu à cette époque. — Droits de l'abbaye sur la mer qui avoisine les îles. — Les abbés de Lérins et le mouvement d'émancipation des communes.

Passons maintenant au récit du chroniqueur qui nous apprend comment en 1391, sous le gouvernement de l'abbé Jean de Thornafort, le corps entier de saint Honorat fut transporté au monastère de Lérins, lequel n'en avait possédé jusque là qu'une parcelle.

Saint Honorat, étant mort archevêque d'Arles, avait été enseveli dans le célèbre cimetière de cette ville, connu sous le nom d'Aliscamps ou de Champs-Élysées. Plus tard, le clergé et le peuple élevèrent près de son tombeau une église assez considérable, sous l'in-

vocation de la Vierge mère de Dieu et du saint confesseur lui-même. Cette église ayant été ensuite ruinée, fut relevée, après un assez long intervalle, par un évêque d'Arles qui la confia, comme elle l'avait été déjà précédemment aux religieux de Saint-Victor de Marseille. Vers la fin du XIVe siècle cette église était sous l'autorité d'un religieux de sainte vie qui était en même temps prieur du monastère de Ganagobie, près de Forcalquier. Cet homme voyant le pays ravagé par des guerres incessantes, retira de son tombeau le corps de saint Honorat et le transporta au monastère dont il était prieur. Quelques années après, la Providence voulut qu'il allât rendre visite au moine sacristain de Lérins dont il était parent.

Se voyant sur une terre qui rappelait tant de pieux souvenirs, témoin de la régularité des religieux qui l'habitaient, heureux d'épancher les émotions de son âme dans le sein d'un ami capable de le comprendre, il ne put lui cacher son secret et déclara comment il se trouvait en possession du précieux corps de ce même saint Honorat, à qui l'île des Saints était redevable de sa gloire. Il ajouta que si l'on consentait à le recevoir lui-même au nombre des religieux de la communauté, en reconnaissance d'une telle faveur, il mettrait le monastère de Lérins en possession des reliques insignes de son premier fondateur. L'abbé Dom Jean de Thornafort et ses principaux religieux ayant été avertis, s'engagèrent volontiers à lui donner place parmi eux,

s'il réussissait à accomplir sa promesse. Il partit aussitôt avec son parent et un autre moine recommandable par sa régularité, et se rendit avec eux au monastère de Ganagobie, sans faire connaître à personne le pieux larcin qu'ils méditaient ensemble.

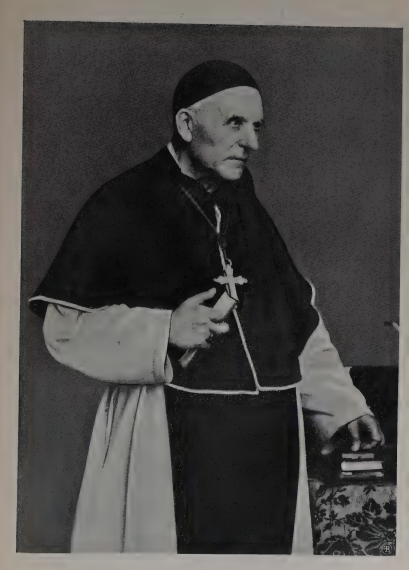
Après y être demeurés quelques jours, ils se levèrent un lundi avant l'aurore et s'emparant du corps de saint Honorat, ils se recommandèrent à Dieu et prirent leur route à pas pressés dans la direction de l'île de Lérins.

Chemin faisant, un des religieux de Lérins sentait des doutes s'élever dans son esprit : il se demandait si c'était vraiment là le corps du grand saint Honorat qu'ils emportaient. Son incrédulité ne tarda pas à être punie. Près du village de Puy-Moisson, il éprouva de vives douleurs dans tous les membres et particulièrement dans ses jambes, que contractaient des crampes violentes. Déjà ses compagnons inquiets se proposaient d'aller demander du secours au village, mais lui, confessant le manque de foi qui lui avait attiré ce mal, se mit à implorer avec repentir l'assistance du bienheureux confesseur. A peine eut-il achevé sa prière, que ses souffrances disparurent, et il put, tout en rendant des actions de grâces à Dieu qui l'avait guéri en vue des mérites de saint Honorat, poursuivre et achever son voyage avec ses compagnons.

Parvenus au port du village de Cannes, ils montèrent dans une barque et traversèrent rapidement le bras de mer qui les séparait du rivage de l'île sainte. Dès qu'ils furent débarqués, l'abbé suivi de toute sa communauté vint processionnellement et en grande pompe au-devant d'eux, faisant retentir l'air de cantiques de louanges. Il recut avec un grand respect les restes vénérés de saint Honorat, rendant à Dieu d'infinies actions de grâces pour le don qu'il lui accordait d'un tel trésor; puis ouvrant la châsse qui renfermait les sacrés ossements, il y trouva cette inscription: Reliques et corps du bienheureux saint Honorat, archevêque d'Arles. Pour confirmer encore l'authenticité de ces reliques, on apporta la partie d'un os de la jambe que l'on possédait antérieurement au monastère et l'on trouva, en la rapprochant de l'endroit d'où elle avait été détachée, qu'elle s'y adaptait si parfaitement que l'on n'y voyait plus aucune apparence de fracture.

On plaça les saintes reliques, avec toute la révérence possible, dans la chapelle de Sainte-Croix, située dans l'intérieur du monastère fortifié. Cette translation eut lieu, dit en terminant Barralis, le treize des calendes de février, en l'an 1391.

Sous l'abbé Rostang, successeur de Jean de Thornafort, le crâne de saint Honorat fut placé dans un buste dont la tête était en argent et qui représentait le saint archevêque avec la chape, l'étole et la mitre. Ce beau travail avait été exécuté aux frais de Jean Laugier de Nice, prieur claustral et vicaire général de l'abbé; mais,



R<sup>ine</sup> P. Dom Marie Bernard, I<sup>er</sup> Abbé de Lérins



Abbane de Lérins.— Vue prise à l'Ouest du Monastère

dès l'année suivante, il faillit devenir la proie de la rapacité des pirates génois.

Dans la nuit du 10 mai 1400, des corsaires chrétiens, venus du port de Gênes sous la conduite d'un audacieux brigand nommé Salageri, donnèrent l'assaut au monastère et y pénétrèrent par escalade, malgré la résistance des moines qui renversèrent jusqu'à deux fois leurs échelles. Une fois maîtres de la place, ils mirent tout au pillage et n'épargnèrent pas même les saintes reliques. L'un d'eux, dans sa rage sacrilège, saisit le buste de saint Honorat, et le frappant à coups redoublés, s'efforçait d'en rompre la tête. Ils emprisonnèrent les religieux, et s'installant dans la forteresse monastique, ils résolurent d'en faire leur place d'armes et le centre de leurs opérations sur les côtes de Provence. Ils l'occupèrent pendant seize jours, changeant ainsi la maison de la prière en une caverne de voleurs.

Mais dès que la nouvelle de cette invasion se fut répandue dans le pays, le sénéchal de Provence, Georges de Marlès, fit' un appel à la noblesse et aux habitants. Les populations s'émurent; toute la noblesse de la contrée se leva et suivie d'une armée de manants vint mettre le siège devant le château. Quelques seigneurs avaient amené des vaisseaux. Les corsaires, cependant, occupaient une position si forte et se défendaient avec tant de vigueur, qu'il fallut en venir à traiter avec eux et leur accorder une capitulation. La tour fut rendue, les religieux remis en liberté, et les brigands purent se

retirer sains et saufs, emportant une somme d'argent dont on était convenu. Le chroniqueur ne manque pas d'ajouter que les plus coupables d'entre eux firent, bientôt après, une mauvaise fin.

Lérins se ressentit en plus d'une manière des agitations du grand schisme, occasionné par le séjour des papes à Avignon. Lorsque l'Église en fut venue à cette douloureuse situation de voir deux pontifes, l'un résidant en France et l'autre à Rome, se partager d'une manière presque égale l'obéissance des puissances catholiques, l'abbaye de Lérins adhéra toujours au pontife qui siégeait dans la Ville éternelle et lui garda une inviolable fidélité. La proximité où elle se trouvait être de la ville d'Avignon l'exposait sans doute à bien des vexations. L'abbé Rostang, dont nous venons de parler, avait été nommé directement par le pape Boniface IX et mis en possession par un cardinal-légat envoyé de Rome exprès par le Souverain Pontife. Le pape d'Avignon avait tenté, de son côté, de donner un abbé au monastère pour le ramener à son parti, car la Chronologie de Lérins mentionne un abbé Nicolas qui faisait des actes d'autorité vis-à-vis des religieux, tandis que l'abbé Rostang était en charge, et le chroniqueur en exprime sa surprise en ces termes: « Ce régime, qui « dura vingt ans, était peut-être schismatique, car deux « personnes ne peuvent pas occuper en même temps « le même siège. »

Plus tard le même pape d'Avignon, Clément VII, envoya le cardinal Pierre d'Espagne pour déposer l'abbé Rostang et le dépouiller de sa charge. Après lui, Benoît XIII (1) maintint la déposition de Rostang, mais eut de trop grands embarras pour essayer de lui donner un successeur. Il nomma seulement un administrateur provisoire, Jacques Catalan, camérier de Mont-Majour.

Cette administration provisoire semble avoir duré jusqu'au moment où l'élection de Martin V par le concile de Constance vint terminer enfin le schisme d'Occident. Ce fut le 26 juillet 1417, au milieu de sa trente-septième session, que le concile prononça la déchéance de Benoît XIII, le plus obstiné et le plus redoutable tenant du schisme. Le 11 novembre suivant, Otton Colonna, cardinal du titre de Saint-Georges au voile d'or, réunit sur sa tête les suffrages des membres du sacrécollège et des trente évêques de diverses nations que le concile leur avait adjoints dans le conclave à titre de députés. Ce pontife, destiné à ramener la paix dans l'Église, prit le nom de Martin V.

Il s'occupa bientôt de l'abbaye de Lérins et, se chargeant lui-même de la pourvoir d'un supérieur, il lui

<sup>(1)</sup> Benoît XIII tint un moment sa cour à Lérins, tandis que, par des lenteurs calculées, il cherchait à éluder la rencontre avec son compétiteur Grégoire XII. Il partit de Lérins sur six galères bien armées, et après un court séjour à Nice, il arriva à Savone le 24 septembre 1407. (Voir SALEMBIER, Le Grand Schisme d'Occident, p. 233.)

donna pour abbé Geoffroy de Mont-Choisi, moine de Saint-Martin de Tours. Les religieux, surpris de se voir frustrés de leur droit d'élection, protestèrent hautement et se mirent en mesure de résister à la prise de possession du supérieur que leur imposait le Souverain Pontife. On avait malheureusement appris, durant les longues années du schisme, à s'insurger ainsi contre les actes de l'autorité suprême. Geoffroy de Mont-Choisi ne put entrer dans son abbaye qu'avec l'appui des troupes du roi. Mais bientôt, grâce à son talent de ménager les esprits, il se fit accepter de ses sujets, et donna, par une sage administration, un renouvellement de vie et de prospérité à son monastère. Les lettres mêmes y refleurirent. « L'histoire, dit Alliez, a conservé le souve-« nir d'un religieux qui mit en ordre la bibliothèque « du monastère et composa des livres dont le mérite « fut justement apprécié. »

C'était Raymond Féraud, surnommé le Monge des îles d'or. Raymond Féraud naquit, vers 1245, dans le comté de Nice, sans doute à llonse, (1) dont son père, Guillaume Féraud III était seigneur. Il avait quelque temps cherché le bonheur dans les vaines joies du

<sup>(1)</sup> Aujourd'hui commune du canton de S. Sauveur, arrondissement de Puget-Théniers. — Carlone, Le troubadour Raymond Féraud, son temps, sa vie et ses œuvres, dans les Ann. de la Soc. des Lett. etc. des Alpes-Marit., t. II, Nice, 1873.

monde. Mais la grâce de Dieu l'ayant converti tout à coup, il s'était rendu, jeune encore, à Lérins.

« Non seulement il fut gracieusement accueilli de tous » dit Nostradamus dans son Histoire de Provence, « mais encore prié de se mettre au nombre des religieux. Il avait, depuis longtemps, résolu de suivre la vie monastique, pour continuer l'exercice de ses études, à ce conduit par son bon et tranquille génie ou, à mieux dire, son bon ange.... Il parvint facond en la poésie, rhétorique, théologie et aux arts libéraux, au point qu'aucun de ceux de son temps ne l'égalait en esprit ni en savoir. Pourquoi il fut prié des religieux de prendre la charge de la librairie de leur monastère, qui était renommée la plus belle de toute l'Europe, pour avoir été enrichie et donnée par les comtes de Provence et rois de Naples et de Sicile, et autres grands personnages, amateurs des sciences, des plus rares œuvres et des plus exquises en toutes langues et facultés qu'on eût pu désirer, qui étaient mal réduites et sans ordre, pour raison de guerres auxquelles ledit monastère avait été sujet et qui avaient eu cours, par le passé, en Provence, entre les princes de Baux, Charles de Duras et Raymond de Turenne, prétendant droit en la comté de Provence, et entre les comtes et vrais possesseurs d'icelle.

« Le Monge donc, ayant pris la charge qui lui avait été donnée fit si bien, qu'en bref de temps, par le moyen de son beau jugement conforme à son expérience, il mit en ordre la librairie, séparant les livres selon la faculté des sciences, non sans grande peine et fatigue, pour autant que, selon le catalogue d'iceux qu'un savant religieux du monastère, nommé Hermentaire, descendu de noble famille de Provence, avait fait par le passé, par le commandement d'Ildefonse, roi d'Aragon, deuxième du nom de Provence, plusieurs beaux livres en avaient été ôtés et, au lieu d'iceux, mis d'autres de peu de valeur et de maigre doctrine. Ce Monge, vacant au catalogue et à la visite des livres, entre autres en trouva un auquel étaient écrites toutes les nobles et illustres familles tant de Provence que d'Aragon, Italie et France, où étaient déduites leurs alliances avec leurs armoiries, ensemble toutes les œuvres des poètes provençaux en rythme provençal, recueillies par ledit Hermentaire, du commandement dudit roi d'Aragon, que lui-même transcrivit en belles lettres, desquelles il envoya copie à Louis IIe du nom, père de René, roi de Naples et de Sicile et comte de Provence, de laquelle plusieurs gentilshommes du pays en firent faire des copies, comme étant œuvres rares et plaisantes. Aucuns desquels gentilshommes, même ceux qui étaient amateurs de la poésie provençale, les firent transcrire en belles lettres de forme et illuminer d'or et d'azur sur parchemin, les autres sur des papiers. Les vies des poètes étaient écrites en lettres rouges et les poèmes en lettres noires, en langue provençale de plusieurs sortes et façons de rythme.

« Quoi faisant, il eut grande peine d'entendre la langue provençale, pour autant, dit-il, que leurs poèmes étaient de diverses phrases, car les uns avaient écrit en leur pure langue provençale, et des autres, qui n'étaient si bien versés en icelle, qui étaient d'une autre nation, comme espagnole, italienne, gascone et française, les poèmes étaient entremêlés de plusieurs mots de leurs idiômes qui rendaient obscurs et difficiles, qu'à grand peine en pouvait-il tirer le sens. Finalement il les restaura tous en leur entier et eut tant de grâces en leur entendement, qu'il fut le premier cause que ces souverains poètes, qui avaient été si longtemps mis en oubli, furent révoqués en lumière.

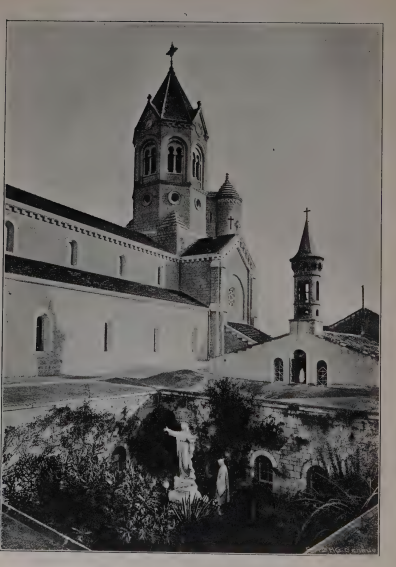
« Quant à la vie de ce Monge, il fut bon religieux, singulier et parfait en toutes sciences et langues, écrivait divinement bien de toute façon de lettres; quant à la peinture et à illuminure, il était souverain et exquis. Il observait ceci de longtemps que, au printemps et à l'automne, il se rendait quelques jours, accompagné d'un sien ami, religieux amateur de la vertu, en son petit ermitage des îles d'Hyères (car là était d'ancienneté une petite église dépendante du monastère de Lérins, et qui lui donna son surnom des îles d'or), pour ouir les doux et plaisants murmures des petits ruisselets et des fontaines, les chants et les gasouillis des oiseaux, contemplant la belle variété de leurs reluisants plumages, mille petits animaux, tout différents de ceux deçà la mer qu'il se plaisait de contrefaire avec

un art et une merveilleuse délicatesse au naturel; dont il fit un excellent recueil, qu'on trouva, après sa mort, parmi ses livres, avec les dessins et *pourtraicts* des paysages, routes, encoignures et *destours* de toute cette plage des îles d'Hyères, les villages qu'on y voit assis et situés et toutes les sortes d'herbes simples et plantes exquises et médicinales, leurs fleurs, leurs fruits et leurs graines, et des arbres que la nature y produisait de son gré, sans culture ni travail, les bêtes et autres animaux de toutes espèces, la *prospective* des montagnes, des prairies et de tous ces champs délicieux, arrosés de belles et claires fontaines, et des poissons de la mer, des vaisseaux qui la traversent à pleines voiles, le tout tant bien rapporté et contrefait au vif, qu'on eût jugé que c'était la même chose.

« Pour montrer l'excellence de son esprit, il fit un recueil des victoires des rois d'Aragon, comtes de Provence, ensemble des Heures de Notre-Dame écrites de sa main, enrichies de toutes les plus rares diversités qu'il avait trouvées en son recueil, en or, azur et autres belles couleurs, et fort bien et proprement reliées, et en fit présent à Yolande d'Aragon, mère du roi René, qui les estima beaucoup et lui montra qu'elle les avait très-agréables, parce que les peintures et illuminures d'icelles correspondaient au texte de la lettre. Et ce fut un moyen et commencement que le roi Louis Ile du nom, roi de Naples et comte de Provence, et ladite reine Yolande avaient toujours auprès de leurs



Portique de l'Abbaye de Lérins



Lérins. — Le préau du Vieux Cloître

personnes ce Monge, tant sage, beau et prudent qu'il était. »

Mais souvent, ajoute l'abbé Alliez, le Monge des Iles d'or venait retremper son âme auprès de ses frères, afin d'être au milieu des grands, un sujet d'édification par ses vertus, en même temps que sa science inspirait une admiration générale. Quand il comprit que le Seigneur devait bientôt l'appeler à lui, disant adieu à la cour, il rentra à Lérins pour se préparer au jugement de Dieu; il mourut enfin entouré des soins de ses frères et assisté de leurs prières. (1)

L'abbé Geoffroy nomma recteur de l'île Sainte-Marguerite Hennequin de Bruxelles, ce qui prouve que l'île, donnée en 1351, par le roi de Naples, à Bertrand de Grasse, seigneur de Bar, avait fait retour à l'abbaye.

Par ses lettres données à Aix le 23 décembre 1436, et réglant certains points des intérêts temporels du monastère, le roi René rappelle combien la bonne garde et réparation de la tour de Lérins sont importantes dans ces temps de guerre, où les Catalans, ses ennemis, et les infidèles font des courses sur les côtes de Provence avec leurs galères et galiotes, pillant et brûlant les lieux voisins de ladite île. « Plus tard, (avant 1485), malgré les protestations des abbés, les rois mirent une garnison dans l'île. » (H. Moris, Introduction au Cartulaire de Lérins, Ile vol. p. xviii.)

<sup>(</sup>i) ALLIEZ, t. II. p. 275.

La Tour à cette époque venait de recevoir d'importants embellissements par les générosités d'un saint religieux, Jacques Gastolius, originaire de Grasse, qui avait été établi en l'office d'Ouvrier du monastère. Jacques Gastolius fit bâtir à ses frais, dans la Tour, le réfectoire ainsi que la citerne que l'on voit encore au milieu du cloître. Ses aumônes, au dehors du monastère, étaient considérables et il aimait surtout à racheter les chrétiens qui gémissaient en esclavage sur les terres infidèles. (1) Il mourut dans un âge avancé et dans une grande réputation de sainteté.

Sans mentionner en particulier le moine Gastolius, l'Inventaire de Mme la Ctesse de Saint-Seine, (2) cité par M. Moris dans son Introduction au lle vol. du Cartulaire de Lérins, parle en ces termes de travaux exécutés dans la Tour durant le XVe siècle.

« 1459. L'abbé André de Plaisance et le monastère firent bastir dans la tour la cisterne, et les pierres du pavé furent apportées du prieuré de Valbonne. On fist aussi la grande montée en coquille; les pierres furent apportées de Téoule. Les 12 columnes, (deuxième étage), pied destale et chapiteau de marbre, furent apportés de Gênes, qui coustèrent chacune, avec chapiteau et pied destale 4 fl., 4 gr.; et le port de Gênes

<sup>(1)</sup> BARRALIS, t. II. p. 179.

<sup>(2) «</sup> Cet Inventaire, dit M. Moris, rédigé au XVII° siècle, porte un ex-libris de M. le Vte L.-F. de Villeneuve-Bargemon. Il provient sans aucun doute des archives de l'abbaye. »

jusques au monastère cousta 6 fl., et un religieux, qui fust à Gênes achepter lesdites choses, pour son voyage despença 4 fl.

« Les pierres des arcs dudict cloistre feurent aportées de la pierrière de Sainct-Paul. Pour fabriquer les dites choses, on fist un four à chaux dans l'islle, et les pierres feurent aportées du Cap d'Antibes.... La fabrique de toutes ces choses dura despuis 1459 jusques à l'an 1467, que sont huict ans. Et la despance de toutes ces choses et fabriques monta à 884 fl., 4 gr., sans la vie des ouvriers et maneuvres. » (Inv. de Mme la Ctesse de Saint-Seine, fol. 14.)

Bouche, l'auteur de l'Histoire de Provence, qui a visité l'abbaye vers le milieu du XVIIº siècle, nous dit qu'elle contenait 36 cellules pour les religieux et 10 pour les étrangers, un très grand réfectoire et trois chapelles, séparées de la grande église, des fours, une boulangerie, deux citernes, en somme plus de 80 chambres ou habitations, 88 portes, 100 fenêtres (II. p. 110. — V.º également la description de Barralis, Chron. II. p. 213.)

(M. H. Moris, Introduction au Cartulaire de l'Abbaye de Lérins (deuxième partie), p. xvIII, note 3.)

Pour compléter ce qui regarde l'importance militaire de la Tour à cette époque, rappelons qu'elle correspondait, au moyen de signaux, avec d'autres tours que les abbés de Lérins ou les populations avaient construites sur divers points du territoire avoisinant la mer. La plus considérable était celle de Cannes, commencée à la même époque que celle de Lérins par l'abbé Aldebert II. On y remarque, disent les archéologues, la même qualité de pierre et le même genre de taille qu'à la tour de Lérins. Elle était couronnée de machicoulis d'une forme toute semblable. Commencée en 1070, elle ne fut achevée qu'en 1395 par l'abbé Jean de Thornafort. Elle était destinée à protéger le petit village de Cannes et à servir de refuge à ses habitants dans le cas d'une irruption soudaine des Sarrasins ou des autres brigands de mer qui hantaient ces parages. Dès que des voiles suspectes apparaissaient à l'horizon, les guetteurs de la Tour Saint-Honorat arboraient leurs signaux que les autres tours disséminées sur les hauteurs du littoral se hâtaient de répéter, et les populations se mettaient en défense.

Cet usage se perpétua, non seulement durant tout le moyen-âge, mais jusqu'en des temps relativement proches du nôtre. Nous en trouvons un témoignage dans un rapport adressé au roi en 1633 par M. Séguiran, inspecteur royal de la marine:

« La communauté (de Cannes), durant l'été, fait garde, y est-il dit, pour la crainte et appréhension qu'elle a des corsaires; le signal qu'elle a de leur approche, vient d'une haute tour qui est au monastère Saint-Honoré de Lérins qui, durant le jour, marque le passage des corsaires ou ennemis par un étendard blanc et, durant la nuit, par deux feux. »

Profitant du crédit dont il jouissait auprès du Souverain Pontife, Geoffroy de Mont-Choisi demanda plusieurs faveurs pour le monastère. L'Inventaire des Archives publié par M. Moris mentionne, à la date de 1420, un vidimus d'une bulle du pape Martin V, confirmant au monastère toutes les indulgences qui lui ont été concédées depuis l'Ascension jusqu'à la Pentecôte, avec permission d'absoudre de tous les cas; et les lettres de Geoffroy de Mont-Choisi, abbé de Lérins, adressées aux patriarches, primats, archevêques, évêques, abbés et autres chefs et recteurs des églises, les priant de faire publier et notifier à leurs paroissiens les indulgences accordées au dit monastère et confirmées par la bulle du pape Martin V (1423).

L'abbé Geoffroy avait obtenu en effet la permission d'établir dans l'île, à l'occasion du concours que les indulgences attiraient depuis la fête de l'Ascension jusqu'à la Pentecôte, des confesseurs munis de pouvoirs pour absoudre de tous les cas, sauf ceux réservés au Saint-Siège.

Les pèlerinages à Lérins à cette époque de l'année étaient l'objet d'une si grande dévotion de la part des fidèles, que la reine Jeanne avait fait une fondation en faveur des pauvres pour leur faciliter ce voyage. On voit, dans un acte conservé aux archives de Lérins, Philippe Just, marchand à Fréjus, déclarer avoir en mains la somme de deux cents florins, de la part de cette princesse, à charge de compter aux consuls de Grasse la pension annuelle de dix florins pour en faire l'aumône aux pauvres qui viennent faire l'onzène dans l'île.

La coutume où étaient les fidèles d'aller en pèlerinage à Lérins est très ancienne. Un document que l'on rencontre à ce sujet dans la *Vie de saint Honorat*, imprimée à Venise, se retrouve, ainsi complété, dans l'*In*ventaire cité par M. Moris:

Le 16 septembre 1423, Geoffroy « par ses lettres, « fist savoir aux archevesques, évesques, abbés, pri« eurs, etc. que le pape Eugène IV, (1) ayant appris les
« grandes dévotions et ferveurs des religieux de Lé« rins, ayant voleu visiter le saint lieu et estant arrivé
« au but de l'isle, à l'exemple de Moïse, avoit quitté
« ses soliers et faict le tour de l'isle à pieds nuds, et
« ayant treuvé que l'effet estoit plus grand que la re« nomée, donna sa bénédiction à la dicte isle, et après
« avoir consacré la chapelle dédiée au Prince des apô« tres, donna les mesmes indulgences plénières que ses

<sup>(1)</sup> Nous reproduisons le texte de l'Inventaire, mais nous sommes obligés de faire remarquer que l'attribution de ce pèlerinage ne peut s'appliquer à Eugène IV, mais bien à Eugène III, qui, d'après la tradition de l'Abbaye, ayant été chassé de Rome, se réfugia en France et visita l'île Saint-Honorat en 1151. — Un demi-siècle auparavant, Lérins avait été honoré par la présence d'un autre illustre exilé, le pape Calixte II (1119).

« prédécesseurs avoient accordées à ceux qui font le

« voyage de la Terre Saincte, à tous ceux qui depuis

« l'Ascension jusques à la Pentecoste visitoient ceste

« saincte isle, ordonnant que à ceux qui feroient dé-

« votement ceste visite feust baillé un rameau de pal-

« me, pour marque d'une plénière rémission de leurs

« péchés, et à touts ceux qui pendant le reste de l'an-

« née, estant confessés et communiés, fairoient dévo-

« tement ce pèlerinage, leur accorda un an et quarante

« jours d'indulgence des peines à eux imposées.

« Despuis l'introduction de ceste dévotion, appelée

« par les fidelles de Saincte Eugène, Dieu, par les mé-

« rites des Saints qui reposent dans la dicte isle, avoit

« oppéré plusieurs miracles pendant ce sainct pèlerina-

« ge, pour faire voir aux fidelles que les dites indul-

« gences avoient esté confirmées et apreuvées par le

« chef éternel de l'Eglise triomphante, ainsi que faict

« foi plusieurs rescripts des souverains pontifes et les

« relations fidelles des entiennes escriptures conservées

« dans les archipves de ce monastère ; de quoy le pa-

« pe Martin V estant plainement informé, dona pou-

« voir à l'abbé d'establir des confesseurs pour absou-

« dre de touts cas, excepté de ceux qui sont expres-

« dre de touts cas, excepte de ceux qui sont expres-« sement réservés au Saint-Siège, ceux qui viendroient

« dans cette saincte isle ces saincts jours, pour gagner

« dans cette santcie isie ces santcis jours, pour gagner « des indulgences, ainsi qu'apert de la bulle donée à

« Rome l'an quatre de son pontificat. A ces causes,

« l'abbé prie touts les évesques et ecclésiastiques ayant

« cure d'âmes de faire scavoir ces choses au peuple, « affin qu'ils puissent ce procurer ces advantages. » (1)

L'abbé Geoffroy assista au concile de Bâle en qualité d'ambassadeur de Louis III, roi de Naples. Il fit partie également de la députation envoyée au pape Eugène IV, à Florence. Eugène IV discerna le mérite éminent de Geoffroy et, pour lui témoigner sa haute estime, il le nomma abbé de Saint-Germain près de Paris. Cependant les moines de cette abbaye venaient d'élire un autre abbé. Geoffroy remit à plus tard de faire valoir ses droits et retourna à Bâle; mais il y mourut empoisonné, dit-on, à l'instigation de son compétiteur.

Geoffroy de Mont-Choisi, qui était un savant docteur, dit M. Moris, et suivait avec le plus grand zèle tous les exercices de la vie conventuelle, abrégea l'office divin conformément à la règle de S. Benoît et « le livre « des professions des religieux, qui pour lors estoit « fort long et ennuieux. » (Inventaire de Mme la Ctesse de Saint-Seine, fol. 13) Il orna, à ses frais, le chœur de la chapelle Sainte-Croix de stalles qu'il fit exécuter par un artiste de Toulon. (2)

Son successeur à Lérins fut Louis du Pont, originaire du comté de Nice. Le roi René ne l'eut pas pour agréable et lui fit interdire l'entrée du monastère, et

<sup>(1)</sup> Inv. de Mme la Ctesse de Saint-Seine, fol. 13. — cit. ap. H. Moris, L'Abbaye de Lérins, pag. 338.

<sup>(2)</sup> M. H. Moris, L'Abbaye de Lérins.

en même temps, sans doute, de ses états. Le prince tenait à Lérins, comme gouverneur de la Tour, Simon Sigalési, que l'on y trouve encore en l'année 1450.

Quoique éloigné de son monastère, Louis du Pont le gouvernait. Il avait nommé, pour administrer en son nom, Jean de Bolliers, vicaire général, et Jean Maynier, prieur claustral, ainsi que les autres officiers de la maison. Mais ceux-ci laissaient les religieux manquer des choses les plus nécessaires. Une plainte fut portée, et le légat d'Avignon ayant fait examiner les choses prononça en faveur des religieux. Enfin le roi René revint de ses préventions contre Louis du Pont et lui rendit en partie ses bonnes grâces; Louis du Pont permuta avec Antoine Rostan, abbé du Thoronet, avec l'approbation du Pape Eugène IV.

Le nouvel abbé, craignant sans doute d'exciter à son tour les défiances du roi, lui « fit part de la difficulté où il se trouvait de repousser les ennemis qui faisaient des courses le long des côtes de Provence. La reine Yolande, mère de René, accorda des lettres patentes portant permission à l'abbé et aux religieux de Lérins de donner quelques rafraîchissements aux Catalans qui abordent leur île, quoique ennemis de l'État, attendu l'assiette du lieu, sans que, pour ce sujet, ils puissent être taxés de perfidie. » (1)

Le 9 juin 1440, Antoine Rostan tint un chapitre gé-

<sup>(1)</sup> Alliez, Hist. du monast. de Lérins, t. II, p. 283.

néral dont les statuts, qui nous ont été conservés, montrent combien la réforme était devenue urgente dans le monastère, après les troubles qui avaient si longtemps agité le pays. Dans un des chapitres des statuts on spécifie les devoirs et les droits des officiers du monastère. Il peut être intéressant pour nous de nous rendre compte des fonctions de ces divers officiers.

Le *Prieur claustral* a charge de prendre garde à la sûreté de la tour, en se faisant porter, tous les soirs, la clé de la porte du pont.

Le Sacristain, qui est la deuxième personne après l'abbé, est obligé à entretenir l'église et l'autel de lumières, etc. Il doit fournir chaque jour une chandelle à l'abbé et payer la moitié des vestiaires des moines conventuels.

Le *Doyen*, deuxième personne après le prieur, est obligé d'assister aux offices et de faire résidence continuelle dans l'île. Les autres officiers résidants à l'île ne peuvent demeurer hors de l'île plus de quinze jours, en deux fois de l'année.

Le Camérier donne le vestiaire aux religieux conventuels. Le nombre de religieux résidants à l'île est fixé à dix-huit.

Le Cabiscol ou préchantre est tenu de garder la clé de la bibliothèque, d'enseigner la lecture et le chant aux jeunes religieux, d'avoir soin des livres de chœur, ainsi que de ceux du chapitre et du réfectoire; c'est à lui de régler l'ordre de l'office divin.

L'Infirmier doit procurer aux malades le médecin et les divers médicaments dans l'île.

L'Ouvrier est chargé du soin des bâtiments.

Le *Chambrier* a soin du mobilier, comme lits, tables, etc. soit des chambres des moines, soit de celles qui sont réservées aux séculiers et aux religieux étrangers reçus dans le monastère. Il a la garde des armes, qui sont conservées pour la défense de la tour, et doit les tenir sous clé.

Tous les officiers sont déclarés inamovibles dans leurs charges.

L'abbé doit visiter le monastère et ses dépendances, de trois en trois ans, accompagné du sacristain ou de l'un des prieurs de Vallauris ou de la Napoule.

Le chapitre général doit être convoqué tous les six ans.

Aucun religieux ne peut sortir de Saint-Honorat sans la permission de l'abbé ou de son remplaçant, sous peine d'excommunication.

Le procureur du monastère doit rendre, de six en six mois, compte de son administration. (1)

On règle, dans ce même chapitre, les obligations de l'abbé vis-à-vis de sa communauté. Il doit fournir le couvent de pain, de vin, de bois et de sel. Le vin sera pur et bon. L'abbé fournira en outre sept setiers de légumes, et, à la Septuagésime, six porcs recevables

et en bon état. Il donnera des repas splendides le premier dimanche de l'Avent, à Noël et à telles autres fêtes d'usage. Il doit payer et nourrir, pour le service du monastère, un cuisinier, un barbier, un veilleur, un jardinier, entretenu une année par l'abbé, l'année suivante par le monastère. Il doit fournir des armes et des munitions pour la garde de la tour, un pêcheur, une barque et trois rameurs, du linge pour la table, la cuisine, le réfectoire et la dépense; la vaisselle et la batterie de cuisine; les accessoires du cellier, le linge du monastère, toutes les cordes des puits qui sont dans l'île,

On rappelle, dans ce chapitre général, plusieurs des droits de l'abbaye.

Les pêcheurs « à la lumière » près de Sainte-Marguerite doivent au monastère, à son choix, le tiers de la pêche. Sur le poisson pris à la lumière à Lérins, il prend un *medarium*. Défense de pêcher sans permission du cap Barbier à l'île Saint-Ferréol. La pleine mer appartient à l'abbé. (1)

Sur cet endroit de la mer particulièrement désigné ici, nous avons une consultation remontant à l'année 1448 environ, désignant le quartier où la pêche appartient exclusivement au monastère, c'est-à-dire, l'espace

<sup>(1)</sup> Inventaire des Archives des Alpes-Maritimes, pp. 28 et 29.

compris entre le cap Barbier et l'île Saint-Ferréol. Plus tard en 1775, il y eut arrêt du Conseil d'Etat, portant déchéance des droits du monastère sur la pêche, de la pointe Barbier à l'extrémité sud-est de la tour Saint-Honorat, pour n'avoir pas, conformément aux arrêts de 1739 et autres postérieurs, deposé ses titres de possession. Mais cet arrêt du Conseil d'Etat fut révoqué par un arrêt contraire le 14 août 1779, car nous trouvons, à cette date, des lettres des sieurs Vial, procureur du roi à Antibes, et Boneau, lieutenant du roi, félicitant le prieur du monastère de la révocation de l'arrêt du Conseil d'Etat qui déclarait la déchéance des droits de pêche dudit monastère pour n'avoir pas satisfait aux arrêts des 21 avril et 26 octobre 1739 et autres postérieurs; et enfin le décret du lieutenant général de l'Amirauté ordonnant l'exécution de cet arrêt de révocation (1780).

Ainsi, ce droit exclusif de pêche que nous trouvons constaté par le chapitre général de 1440, s'est maintenu à travers les âges jusqu'à la sécularisation du monastère. Il en fut de même des autres droits concédés, dès 1298, par Ildefonse d'Aragon, sur la pêche qui se pratiquait entre Cannes et les îles Sainte-Marguerite et Saint-Honorat, sauf les modifications apportées par quelques transactions intervenues entre les religieux et les habitants du littoral. Le 16 février 1748, il y eut jugement des commissaires généraux du Conseil d'Etat députés pour l'examen et vérification des titres et des

droits maritimes, maintenant au monastère le droit de pêche dans le bras de mer qui sépare les îles Sainte-Marguerite et Saint-Honorat du château de Cannes et au lieu appelé le Sécant, ledit droit de pêche consistant dans la faculté de prendre le 35<sup>me</sup> de tout le poisson qui se pêche dans ladite étendue de mer.

Un article des privilèges de la ville de Cannes, à la date de 1448, justifie le droit de l'abbé de Lérins de prélever, en nature ou en argent, le quart du thon.

Enfin, le monastère percevait le droit de *leyde* sur tout le poisson frais et salé, transporté hors de Cannes par des étrangers.

Ces droits se sont maintenus jusqu'au siècle dernier. Nous voyons, dans l'Inventaire des Archives, mention d'une contestation élevée par-devant le Conseil d'Etat en 1742 au sujet du droit de leyde que le monastère a coutume de prélever. En 1778, à la veille de la sécularisation, nous voyons, dans le même recueil, l'indication d'arrêts du Conseil d'Etat, ordonnant de faire dresser, aux frais du monastère, par un ingénieur à ce commis par le lieutenant général de l'Amirauté d'Antibes, un plan figuratif de l'étendue d'eau sur laquelle ledit monastère prétend exercer un droit de pêche exclusif, et de celle où il convient n'avoir droit qu'au 35° du poisson pêché. Puis, d'une ordonnance déléguant le sieur Marolles, géomètre de la province, pour dresser ce plan (1778). - Enfin d'un « plan géométrique des isles de Sainte-Marguerite et Saint-Honorat, de la plage

de Cannes et celle de Vallauris, et de la partie de mer où est situé le Sécant, avec l'étendue de la mer figurée par le triangle A. B. C., où les prieurs et religieux de Saint-Honorat de Lérins prétendent avoir le droit de pesche exclusive, et de différentes cales où ils conviennent n'avoir le droit que de la 35° partie du poisson pêché. Signé: Marolles. »

En 1447, à la mort d'Antoine Rostan, Guillaume Vaycière obtint provision de l'abbaye et se choisit un vicaire général qui fut accueilli avec répugnance. Ses procédés ne firent qu'augmenter les difficultés et bientôt il crut devoir lancer l'excommunication sur tous les religieux de l'abbaye et sur plusieurs ecclésiastiques et laïques, qui leur donnaient aide et conseil. L'affaire alla à Rome et le pape Nicolas V donna l'absolution des censures et destitua Guillaume de sa charge d'abbé. Son successeur fut élu régulièrement par le chapitre de Lérins en 1447. Il se nommait André de Fontana ou de Plaisance. Un document des archives de Lérins nous le montre recevant, en sa qualité de Seigneur, l'hommage des habitants de Cannes. « Ceux-ci, dit l'abbé Alliez, se rendirent au fort du château et, l'abbé s'étant assis sur un banc de bois, ils vinrent successivement prêter serment, tête nue et les mains placées sur un missel que l'abbé tenait ouvert ; ils promirent pour toujours, sous la foi du serment, l'obéissance et la fidélité au seigneur abbé, s'engageant à

défendre son honneur, à ne participer à aucune entreprise formée contre lui et, s'ils avaient connaissance d'un pareil dessein, à le lui révéler aussitôt.

« De son côté, l'abbé promit solennellement de maintenir dans tous leurs droits les habitants en général et chacun d'eux en particulier, de les défendre et de les traiter comme un vrai Seigneur doit traiter ses hommes-liges et ses sujets. » (1)

M. Pinatel dans son livre intitulé Quatre Siècles de l'Histoire de Cannes, fait remarquer que, dès cette époque, c'est-à-dire, un demi-siècle avant la réunion de la Provence à la France, la petite ville de Cannes jouissait de franchises et de concessions, qui lui donnaient les principaux caractères distinctifs des communes. L'émancipation communale, en effet, a été favorisée en Provence dès le temps de Charles VII, le roi soutenant ainsi les communes dans les fiefs des grands vassaux, pour se ménager contre eux l'appui des villes quand elles seraient devenues capables d'user de leurs franchises.

Seigneurs féodaux de Cannes et de plusieurs lieux environnants, les abbés de Lérins exercèrent constamment leur autorité avec douceur. Pour ce qui regarde en particulier le mouvement de l'affranchissement des communes, les documents anciens nous montrent qu'au lieu d'y mettre obstacle, ils s'y sont plutôt montrés fa-

<sup>(1)</sup> ALLIEZ, Les Iles de Lérins, p. 215.

vorables. Leurs procédés à l'égard de la petite ville qui relève du monastère, sont toujours empreints d'une certaine bienveillance, malgré les résistances quelquefois mal fondées des Cannois. « Les réclamations, les remontrances faites par la commune étaient généralement accueillies avec faveur. D'autre part, les droits reconnus du seigneur n'avaient rien d'outré, eu égard à l'époque où ils avaient été définis. » (1)

Après avoir accompli la cérémonie de l'hommagelige envers Dom André de Plaisance, leur nouvel abbé et seigneur, les habitants de Cannes ne manquèrent pas de députer vers lui leurs trois consuls, porteurs d'une supplique où ils demandaient, outre la confirmation de leurs libertés, franchises et droits existants, la concession d'un certain nombre de privilèges nouveaux, savoir, la permission de chasser sur les terres de l'abbaye moyennant un droit fixé; le tiers des épaves de terre et de mer; leurs enfants « capables et suffisants » admis religieux, ainsi qu'ils étaient reçus anciennement, et ce nonobstant l'ordonnance contraire du chapitre général de 1441; le port de l'épée en voyage, et, en cas de danger venant de la mer, dans la ville et sur le territoire de la commune; enfin quelques restrictions peu importantes au droit de justice exercé par l'abbé et ses officiers à Cannes. Ils obtinrent du seigneur abbé à peu près tout ce qu'ils demandaient.

<sup>(1)</sup> Quatre Siècles de l'Histoire de Cannes, par M. Philippe Pinatel, passim.

Toutefois, l'année suivante (1449), Dom André de Plaisance sentit la nécessité de définir d'une manière bien précise ses droits seigneuriaux vis-à-vis la commune de Cannes. Le traité qui fut passé alors, déclarait que l'abbaye avait le monopole de la vente du vin et des comestibles dans l'île; que nul ne pouvait partir de Cannes pour l'île avant que la barque de l'abbé, faisant aussi le transport des voyageurs et des marchandises, n'eut quitté le port; que le tiers du passage à bord des barques des Cannois était acquis à l'abbé, ainsi que le dixième de la récolte des céréales, le onzième du raisin et des légumes. Le traité fixait aussi des droits de pêche, de chasse et contenait d'autres charges moins graves, telles que les prélèvements en nature sur la récolte des fruits.

M. Pinatel, qui a groupé ces intéressants renseignements, nous apprend encore qu'après la réunion de la provence à la France par Louis XI en 1481, la vie communale prit une force nouvelle et que, par suite, les revendications des Cannois devinrent plus pressantes. L'abbé résista à leurs sollicitations parfois trop vives; mais il dut, en 1519, leur faire de nouvelles concessions. Plus tard, en 1541, un nouveau traité intervint encore, mais sans grande modification. Enfin au XVIIe siècle, la plupart de ces usages féodaux étaient tombés en désuétude, et la Révolution de 1789 n'en trouva plus que de faibles restes dans la commune de Cannes, la sécularisation du monastère ayant fait tout cesser dès 1788.

Mentionnons, comme ayant eu lieu sous le gouvernement d'André de Plaisance, une dernière marque de la bienveillance du roi René envers les moines de Saint-Honorat. Depuis longtemps déjà, les comtes de Provence avaient donné au monastère, pour l'augmentation du service divin et la garde de la tour, le droit de prélever sur chaque barque qui apportait le sel aux greniers de Grasse et de Cannes, un setier. Nous lisons dans l'Inventaire des Archives des Alpes-Maritimes, que les fermiers, pour frustrer le monastère de la plus grande partie du sel qui lui revenait, avaient pris l'habitude de le porter sur de grands vaisseaux et prétendaient que le monastère ne devait pas prélever plus de sel sur un vaisseau que sur une barque. Pour mettre fin à cet abus, le roi René accorda à l'abbaye par lettres patentes du 9 février 1453, le droit de prendre, chaque année, vingt-cinq setiers de sel dans les greniers de Grasse, Fréjus ou autres, au choix dudit monastère. Le grenier à sel de Cannes avait été supprimé et uni à celui de Grasse dès le 17 mars 1360.

Un moment Guillaume Vaycière, l'ancien abbé dépossédé, obtint de Callixte III de venir reprendre le gouvernement de Lérins; il rentra en possession en effet. Mais André se pourvut en cour de Rome contre lui et fut replacé à la tête du monastère, qu'il administra jusqu'en 1464. A cette époque, Pie II le fit évêque de Sisteron.

Son successeur fut Isnard de Grasse, premier abbé

commendataire de Lérins. La mise en commende de l'illustre abbaye s'accomplit ainsi peu d'années avant la réunion de la Provence au royaume de France par Louis XI.

Quelques années avant la nomination d'Isnard, diverses calamités et une contagion avaient cruellement éprouvé le monastère et avaient réduit à cinq cents, nous dit Barralis, le nombre des religieux. Ce nombre laisse deviner combien, jusqu'à ce jour, la communauté avait été prospère.

## · · CHAPITRE IX

## Lérins sous les Abbés commendataires

snard de Grasse, premier abbé commendataire de Lérins. - Le roi de France établit une garnison permanente dans la Tour. - Jean André de Grimaldi, second abbé commendataire. - Son neveu et successeur, Augustin de Grimaldi, appelle à Lérins les religieux du Mont-Cassin. Il renonce à la commende, sauf certaines réserves. - Le pape Adrien VI visite Lérins. -- Hommes remarquables fournis au monastère par la congrégation du Mont-Cassin. - Grégoire Cortèse abbé régulier, puis cardinal. - Le connétable de Bourbon envahit la Provence et la flotte espagnole s'empare de l'île Saint-Honorat. - Augustin de Grimaldi, retiré à Monaco, favorise les Espagnols. Il est déclaré rebelle et les droits qu'il s'était réservés sur Lérins sont transférés au cardinal de Bourbon. - François Ier, prisonnier des Espagnols, reçoit l'hospitalité dans le monastère.-Du Bellay, évêque de Bayonne, puis archevêque de Paris et Cardinal, est nommé abbé commendataire de Lérins. - Protestation des religieux ; accommodement. - Ferveur de la communauté : études florissantes : Denis Faucher. - Nouvelle invasion de la Provence par les troupes espagnoles, conduites par Charles-Quint lui-même. Héroïsme de la défense.

C'est en 1464 que Lérins fut mis en commende, et il y demeura pendant plus de trois siècles. Ce fut l'origine de sa décadence. Jusque là, il était resté sous le régime régulier, gouverné habituellement par des abbés élus par les moines et résidant dans le monastère. Les exceptions qui se produisirent, furent peu nombreuses et doivent être attribuées aux malheurs des temps, et

particulièrement, comme nous l'avons fait remarquer en son lieu, à la présence des papes en France, lesquels voulaient se faire des adhérents par le don des bénéfices.

Il y avait un inconvénient très fâcheux à confier les monastères à des prélats qui résidaient au loin et n'avaient pas les loisirs nécessaires pour y établir et y maintenir la régularité. La suite de cette histoire ne le fera que trop ressortir.

Isnard, le premier abbé commendataire, appartenait à cette illustre famille de Grasse qui avait tant de fois fait éclater sa générosité envers le monastère. Il était à Rome, en qualité de référendaire du pape Pie II, quand il fut pourvu de l'abbaye de Lérins. Il nomma pour son représentant auprès de la communauté, Nicolas Lascaris, des comtes de Vintimille, religieux ouvrier du monastère. Il lui adjoignit pour l'appuyer quatre autres procureurs, savoir, le prévôt de sa cathédrale, et ses propres frères Charles, Pierre et Georges de Grasse, seigneurs laïques. Mais l'opposition fut à peu près nulle. Le prieur claustral ne fit rien pour amener l'élection d'un abbé régulier, et reconnut sans protestation l'autorité du délégué de l'évêque. Plus tard il fut blâmé et mis en pénitence pour s'être comporté avec si peu de courage.

A la mort de Pie II, Isnard revint en France et se rendit à Lérins, le 21 Décembre 1464. « Touts les reli-« gieux, revestus de leurs chaspes, et lui revestu de

- « ses habits pontificaux, feurent le recevoir à la cha-
- « pelle Sainct-Michel et l'accompagnèrent procession-
- « nellement jusques à l'église Sainct-Honoré, où, ayant
- « chanté le Te Deum, le conduisirent dans la tour,
- « et, s'estant assis dans le ceur, a la chère abbatiale,
- « receut touts les religieux au baiser de paix, et, ayant
- « juré d'observer touts les statuts dudict monastère,
- « les religieux lui promirent obéissance.» (1)

Le nouvel abbé sut faire respecter les droits de son abbaye, soit vis-à-vis des officiers de Grasse qui empiétaient sur sa juridiction, soit vis-à-vis des personnes qui usurpaient sur ses propriétés. Sous son administration, le conseil de régence de Charles VIII rendit, par ordre du roi, à l'abbé commendataire de Lérins les places de Saint-Honorat et de Cannes, où, sans doute, on avait mis garnison à l'occasion des guerres récentes. Le roi toutefois ne tarda pas à rétablir des troupes dans la tour de Lérins pour protéger l'île contre les incursions des Espagnols.

Isnard de Grasse gouverna l'abbaye pendant dix-

En 1482, Jean André de Grimaldi lui succéda, à la fois comme évêque de Grasse et comme abbé commendataire de Lérins. Il ne résidait pas dans son évê-

(1) Inv. de Mme la Ctesse de Saint-Seine. Cit. ap. H. Moris, Introduction au IIº vol. du Cartulaire de Lérins, fol. XIX.

ché, étant obligé de s'occuper des grandes affaires dont le chargeait le Souverain Pontife. Après avoir été nonce à la cour de France, il fut revêtu de la charge de vice-légat à Avignon. Il confia l'administration de l'abbaye de Lérins à des fermiers qui devaient se charger de pourvoir aux besoins des religieux; mais ceux-ci bientôt se virent exploités par la cupidité de ces fermiers, avides de s'enrichir aux dépens de l'Église, et ils eurent à faire entendre de justes réclamations sur la mauvaise qualité et même sur la quantité insuffisante du pain et du vin qui leur étaient fournis.

Jean André de Grimaldi s'était fait donner pour coadjuteur dans son évêché de Grasse son neveu Augustin, élevé à la dignité de prévôt du chapitre. Il lui résigna, en 1501, la commende de Lérins.

En 1502, le cardinal d'Amboise, légat d'Alexandre VI, ayant reçu commission du Saint-Siège pour la réforme des monastères de Provence, s'adjoignit Augustin de Grimaldi, en même temps que l'évêque de Digne et l'évêque de Valsaint.

Augustin, pour rétablir la discipline à Lérins, se résolut d'y appeler des religieux de Cluny, et obtint, à cet effet, des lettres patentes du roi Louis XII. Quand les clunistes se présentèrent, le prieur claustral, Guillaume Salette, porta plainte à la cour; mais il fut destitué et remplacé par un moine de Cluny, et le chapitre du monastère accepta la réforme. Des lettres paten-

tes de François le attestent que les religieux de Cluny avaient relevé la discipline dans le monastère.

Cependant l'abbé commendataire, en appelant ces religieux à Lérins, n'avait eu dessein de les employer que pour établir la réforme. Bientôt après il entra en négociations avec les bénédictins du Mont-Cassin, leur exposant les avantages que leur congrégation trouverait dans l'île. Ceux-ci hésitèrent longtemps; mais à force d'instances à Rome, à Paris et au Mont-Cassin, l'évêque de Grasse obtint l'envoi de quelques religieux appartenant à la congrégation réformée de Sainte-Justine de Padoue qui possédait le Mont-Cassin et qui, depuis un siècle, avait rendu à l'Ordre de Saint Benoît sa ferveur primitive.

En faveur de cette union de Lérins avec la congrégation du Mont-Cassin, Augustin de Grimaldi se démit de sa charge d'abbé commendataire, mais il se réserva certains privilèges, ayant bien soin de déclarer qu'ils étaient purement personnels et qu'ils cesseraient avec lui. Ces réserves furent plus tard l'occasion des luttes que les moines eurent à soutenir contre les abbés commendataires, de nouveau rétablis au grand détriment du bien qu'avait produit l'union.

Augustin de Grimaldi se réservait les honneurs et les pouvoirs accoutumés, la juridiction temporelle dans les lieux de Cannes, Mougins, Arluc et Pégomas.., la garde de la Tour, avec l'un des jardins de l'île à son choix, ainsi que les maisons abbatiales dans les châ-

teaux susdits. Il n'y eut plus tard qu'à rendre perpétuels ces privilèges pour rétablir la commende, et c'est ce qui eut lieu en effet.

C'est par une bulle de Léon X que l'union de Lérins au Mont-Cassin fut confirmée. La bulle confirme également les réserves faites par Augustin de Grimaldi, sa vie durant. Le pape, empruntant les termes du mémoire d'Augustin, fait un bien triste tableau de l'état du monastère. Lérins venait cependant d'être réformé par les Clunistes; il est à croire que le mémoire, pour mieux plaider la cause de l'union, a chargé beaucoup le portrait, et que les religieux n'ont pas eu connaissance des griefs que l'on alléguait contre eux; ils auraient vraisemblablement protesté.

Nous avons dans le musée lapidaire de Lérins, une inscription commémorative de la réforme du monastère. C'est une plaque de marbre blanc portant en son milieu le monogramme du Christ entouré de rayons et accosté à droite et à gauche par les écussons des Grimaldi et de l'Abbaye. Cette plaque avait été posée dans la chapelle de Sainte-Croix. L'inscription en caractères gothiques est sculptée autour de la bordure ornée de gracieux feuillages et de guirlandes fleuries:

Anno milleno quigêto bis q<sup>0</sup> qe seno. Hoc sû fixa loco: renovat<sup>e</sup> dû pôr ordo

## Atqe reformat" hic sit laus doxage xro D. ihu esto nobis ihs.

« L'an mil cinq cent-douze, j'ai été placée dans ce lieu où se renouvelle le premier ordre par la réforme. A cause de cela louange et gloire soit au Christ. Seigneur Jésus, soyez-nous Jésus. »

Le roi François I<sup>or</sup> approuva l'union par la lettre suivante qu'il adresse à l'évêque de Grasse :

« Nostre amé et féal, Nous avons été averti come, en suivant le bon vouloir et intention de feu nostre trescher seigneur et beau-pere le Roy Loys dernier decedé, que Dieu absolve, auriez fait refformer les religieux du couvent Sainct-Honorat de l'isle de Lérins de l'ordre de Sainct Benoît par nos amés et féaulx orateurs, le grand prieur de Cluni, le prieur de S. Martin de Paris, commis et subdelegués à la refformation dudit ordre de S. Benoît, lesquelles auroyent tellement et vertueusement besongné a ladite refformation qu'ils auroyent mis et redmis les religieux de ladite abbaye en bonne observance et voye de salut, estaint et suprimé les scandalles et abus qui au paradvant pululoient en icelle par l'irregularité desdits relligieux, le tout a l'honneur et exaltation de nostre saincte foy et Église militante et louange de nostre Créateur. Et pour ce que pour le bien de relligion et fere entretenir ladite refformation, il est besoing et tres requis avoyr audit couvent de Sainct-Honorat

des relligieux de la congrégation de Saincte-Justine et autres lieux, qui sont refformez et faire réunir ladite abbaye de S.-Honorat a ladite congrégation de Saincte-Justine quy est bonne, salutaire et relligieuse. Toutefois ledit exposant doubte que s'il vouloyt ce faire qu'il ne feust obey, sy par nous ne lui estoyent sur ce octroyé nos lettres a ce convenables.... Avons donné et octroyé, donnons et octroyons congé, licence et permission par ces présantes de prendre et translater tel nombre que bon luy semblera et qu'il verra estre convenable des relligieux de ladite congrégation de Saincte-Justine, lesquels savons estre de bonne, honneste, relligieuse vie et iceulx mettre en ladite abbaye Sainct-Honorat, et icelle abbaye unir à ladite congrégation Saincte-Justine, a ce que par le moyen desdits relligieux ladite abbaye soyt doresenavant entretenue en bonne et saincte refforme et que le service divin y soit dict, célébré et continué.... Et vous nous faires en ce faisant bien grand plaisir. Ou'il vous ayt en sa garde,

« Donné à Paris, le vintième jour d'avril.

Signė: « François. » (1)

Le 2 mars 1516, l'évêque de Grasse donna à Louis Belaud, son grand vicaire, procuration pour mettre en possession de Lérins l'abbé nommé par les religieux de Sainte-Justine. C'était D. Jérôme de Montferrat. Il ar-

<sup>(1)</sup> Archives de Lérins, Nice, Liasse 693. (cit. ap. Alliez, Hist. du Monast. de Lérins, T. II, p. 320.)

riva dans l'île le 2 Juillet, avec dix de ses frères. Plusieurs de ces religieux portent des noms illustres; nommons entre autres Grégoire Cortèse qui peu après fut honoré de la pourpre romaine, Denis Faucher que la Provence avait donné à l'Italie et que l'Italie lui rendait, Isidore de Crémone, Bessarion de Ventanovo.

Au bout de trois ans d'administration, Jérôme de Montferrat retourne en Italie et a pour successeur à Lérins Léonard d'Oneille. En 1520, Simon de Gênes prend le gouvernement de l'abbaye et le garde pendant deux ans. En 1522, arrive Jean-Marie de Montferrat, et l'année même où il commença de gouverner, le pape Adrien VI, nouvellement élu, passa par Lérins en allant prendre possession du Siège apostolique. Ancien précepteur de Charles-Quint, il était évêque de Tortose et avait été désigné pour l'un des quatre gouverneurs du royaume d'Espagne. Lorsqu'il apprit son élection au souverain pontificat, il partit aussitôt de Tarragone avec quatorze galères pour se rendre à Rome. Il aborda à l'île de Lérins le 12 août, tandis que l'on y célébrait la fête de saint Porcaire et de ses frères martyrs. Augustin de Grimaldi vint à Lérins présenter ses hommages au Souverain Pontife. Touché de la respectueuse hospitalité qu'il trouva dans le monastère, Adrien accorda à perpétuité une indulgence plénière, pour la fête des cinq cents martyrs, à tous les moines présents et futurs. (1)

<sup>(1)</sup> Chronol. Ler. T. II, p. 183.

En 1524, Grégoire Cortèse devint abbé de Lérins.

Issu d'une ancienne famille de Modène, Grégoire Cortèse se faisait remarquer par ses talents aussi bien que par sa piété. A de fortes études théologiques et philosophiques, il joignait une connaissance approfondie des langues latine, grecque et étrusque. Il écrivait le latin, soit en prose soit en vers, avec toute la distinction propre aux humanistes de son temps. C'est pourquoi le cardinal de Médicis, qui fut plus tard Léon X, voulut se l'attacher et lui fit donner la fonction d'auditeur des causes. Mais l'âme de Cortèse souffrait au milieu du monde et aspirait vers la paix et les austérités du cloître. Il se retira au monastère de Padolirone, (1) près de Mantoue. Bientôt il fut placé à la tête du monastère de Saint-Pierre à Pérouse, puis il revint à celui de Padolirone pour en prendre la direction. C'est de là qu'il se rendit à Lérins, où plus tard il succéda à Jean-Marie de Montferrat dans la charge d'abbé. Cette île, avec sa solitude paisible et ses grands souvenirs, inspira à Cortèse des strophes harmonieuses, où en dépit des réminiscences mythologiques, s'expriment des sentiments sincères:

« Lérins est petite par son étendue, mais illustre par sa gloire : cinq cents martyrs l'ont dignement con-

<sup>(1)</sup> En latin: Monasterium S. Benedicti de Padolirone, ou plus simplement « ad Padum ». En italien: San Benedetto al Pò, ou San Benedetto di Padolirone.

sacrée au Paraclet, au Fils et au Père en répandant leur sang vermeil.

- « Que de saints d'une piété ardente, que d'anachorètes insatiables d'austérités elle a produits! Moins nombreuses brillent les étoiles dans la splendeur d'un ciel serein....
- « O terre qu'on ne pourra jamais louer assez! Douce consolation, repos du cœur! demeure des bienheureux à l'abri du vulgaire profane!
- « Tu braves les efforts tumultueux de l'Aquilon et les assauts du trident redoutable. Nérée frémissant voit enchaîner sa rage, par la ceinture de rochers que tu lui opposes.
- « Au milieu des flots limpides, joue et bondit tout le troupeau de Protée, le dauphin s'élance rasant le rivage dans ses évolutions rapides.
- « De ta citadelle élevée, tu sembles menacer la mer que tu domines, semblable à l'aigle qui, du faîte d'un rocher, menace de sa serre les colombes timides.
- « L'hiver te'sourit, riche en pommes d'or, couronné de lauriers et du myrthe de Paphos; Décembre exhale le parfum des fleurs dans une atmosphère attiédie.
- « Au printemps, le bois étale sa chevelure brillante, toute imprégnée des sucs aromatiques de l'Arabie...
- « Le souffle paisible du zéphir adoucit l'été, que tempère encore l'haleine des flots doucement agités : de toutes parts les bois offrent de frais ombrages.
  - « Que dire encore? que le seul aspect de ce ciel ri-

ant calme les folles agitations de l'âme, que ces rivages mettent en fuite la colère et l'envie?

« Sollicitudes du siècle, bourreaux dont le fouet redoutable ne cesse de frapper et de déchirer; cruelles angoisses de l'âme, châtiment mérité d'une aveugle ambition, cherchez donc loin d'ici vos victimes! »

Grégoire Cortèse dut cependant s'arracher à ce bienaimé séjour pour prendre la direction de St-Georges-le-Majeur à Venise. Dans cette ville il rencontra le cardinal Caraffa (plus tard Paul IV), qui fit connaître son mérite à la cour romaine. C'est pourquoi l'abbé de Saint-Georges fut nommé Visiteur apostolique dans toute l'Italie, puis adjoint en qualité de théologien au cardinal Thomas Campège, pour assister avec lui au colloque de Worms en 1540. Il rendit dans cette circonstance de grands services à la religion et se montra, dit Pallavicin, le plus capable des 4 théologiens qu'on avait donnés au cardinal. A son retour il fut placé à la tête du monastère de Padolirone où il avait été formé jadis à la vie religieuse.

C'est là que la faveur de Paul III vint le chercher pour l'élever aux honneurs du cardinalat. Six ans après il mourait à Rome en regrettant de ne pas rendre son dernier soupir dans le cloître au milieu de ses frères.

Grégoire Cortèse était abbé de Lérins lors de l'invasion de la Provence par le connétable de Bourbon allié de Charles-Quint. Tandis que l'armée navale française partait au secours de Marseille assiégée, la flotte espagnole s'empara de l'île Saint-Honorat, où elle fut attirée « par l'appât des riches effets que différentes personnes de la côte y avaient apportés... La licence du saccagement fut ouverte à l'ennemi à son entrée dans l'île de Lérins: il se gorgea avidement du butin qu'un si saint lieu devait défendre de son avarice. » (1)

Avant de faire cette descente à Lérins, la flotte espagnole avait séjourné quelque temps dans le port de Monaco, où elle avait été accueillie par Augustin de Grimaldi, l'ancien abbé commendataire de Lérins, qui gouvernait alors la principauté pendant la minorité de ses neveux. On soupçonnait déjà ce prélat d'être fayorable au parti de l'empereur. L'arrivée de la flotte espagnole à Monaco rendit sa défection évidente, car cette flotte était destinée à combiner ses mouvements avec ceux de l'armée du connétable. Le roi fit aussitôt saisir tous les biens qu'il possédait en France, le déclara rebelle et coupable de lèse-majesté, et, comme tel, déchu de l'évêché de Grasse. Charles-Quint lui donna, en compensation, l'archevêché d'Oristano, en Sardaigne, l'évêché de Majorque et l'abbaye de Saint-Pons; il l'admit au nombre de ses conseillers et lui fit même, selon quelques auteurs, obtenir la dignité de cardinal-diacre du titre de St-Adrien. Augustin de Grimaldi se déclara ouvertement en faveur de Charles-Quint dans la con-

<sup>(1)</sup> GAUFRIDI, Hist. de Provence, cité ap. Alliez, T. Il, p. 327.

vention de Bruges (1524) et plaça même la principauté de Monaco sous la protection de l'Espagne.

Ce qui avait porté Augustin de Grimaldi à rechercher la protection de l'empereur, c'était le désir d'obtenir justice contre le meurtrier de son frère Lucien Grimaldi, prince de Monaco, traîtreusement assassiné par son propre neveu Barthélemy Doria de Dolceaqua. Doria s'était réfugié à Nice, et, le duc de Savoie ayant refusé de le livrer, Augustin avait vainement supplié le roi de France de lui faire rendre justice. Alors il avait cité le meurtrier devant la chambre de Spire, parce que le fief de Dolceaqua relevait de l'Empire, et pour s'assurer l'appui de Charles-Quint, il s'était déclaré de son parti dans la guerre qu'il entreprenait contre la France.

Les religieux de Lérins, voyant leur ancien abbé commendataire déclaré rebelle et privé de ses bénéfices, crurent pouvoir entrer en possession des biens dont il s'était réservé la jouissance sa vie durant. Mais un ordre de la cour prescrivit de verser les revenus dans le trésor. Ensuite ils furent donnés au cardinal Louis de Bourbon, lieutenant du roi en Provence pour l'indemniser des abbayes que l'empereur lui avait enlevées dans les Pays-Bas. Les religieux protestèrent, mais le Parlement prononça contre eux et rendit leur protestation de nul effet.

Ainsi se préparait la continuation de la commende.

Grégoire Cortèse était encore à la tête du monastère,

lorsque, en l'année 1525, les galères ennemies abordèrent de nouveau à Lérins. Elles conduisaient en Espagne le roi de France captif. François Ier, en effet, venait de tomber entre les mains des Espagnols à la funeste journée de Pavie. Il passa dans le monastère la nuit du 21 au 22 juin. Il fut touché de l'empressement respectueux par lequel les religieux lui témoignèrent leur attachement et leur douleur en présence de son infortune. Quand Louise de Savoie, mère du roi et régente du royaume se rendit, peu après, en Provence pour relever les courages, elle appela auprès d'elle Grégoire Cortèse et voulut l'avoir à sa suite, pendant son voyage de Lyon à Tarascon. Etant encore à Lyon, elle lui accorda la confirmation de l'union de Lérins à la congrégation de Sainte-Justine.

On a dit quelquefois qu'en souvenir de son passage à Lérins, François Ier avait fait don au monastère de la belle châsse en style de la renaissance qui renferma, jusqu'à l'époque de la Révolution française, les reliques de saint Honorat sous l'autel de la chapelle de Sainte-Croix. Ce reliquaire avait été donné, en 1491, par Jean André de Grimaldi, évêque de Grasse, deuxième abbé commendataire de Lérins. Voici la description qu'en donne le procès-verbal dressé lors de la sécularisation du monastère en 1788. « Une grande châsse de bois, lamée d'argent, dorée, émaillée, avec des figures en basrelief, en forme d'église, représentant les principaux miracles de saint Honorat et renfermant une partie de

ses ossements.... Cette châsse est ornée de plusieurs pierres fausses de diverses couleurs et de quatre lions en manière de support, posée dans le milieu sur un pivot de même matière: laquelle nous avons mesurée et trouvé qu'elle a, dans sa longueur deux pieds quatre pouces, un pied un pouce de largeur et un pied six pouces de hauteur. » (1)

Un article du traité de Madrid (1526), confirmé ensuite par le traité de Cambray (1529), rétablit Augustin de Grimaldi dans son évêché de Grasse et dans tous les biens et droits qu'il avait eus en Provence avant la guerre. Il n'en resta pas moins attaché à l'Espagne et reçut, en 1530, Charles-Quint à Monaco. Il mourut deux ans après d'une mort qui parut devoir être attribuée au poison. Il ne fut jamais promu à la dignité cardinalice que Charles-Quint avait, dit-on, obtenue pour lui. La principauté de Monaco tint le parti de l'Espagne jusqu'en 1641, époque à laquelle Honoré II de Grimaldi la remit sous la protection de la France.

Lorsque Augustin de Grimaldi était parti pour Monaco avec le dessein d'abandonner le parti du roi, il avait emporté avec lui presque tous les papiers, titres et documents les plus intéressants des églises de Grasse et d'Antibes, ainsi que ceux du monastère de Lérins. Il en enrichit les archives de son palais de Monaco. La clause des traités de Madrid et de Cambray qui le réha-

<sup>(1)</sup> Cit. ap. Alliez, Les Iles de Lérins, p. 70.

bilitait dans ses fonctions d'évêque de Grasse et le remettait en possession de ses biens et de ses droits, portait qu'il devait rendre et remettre où il les avait pris tous les papiers et les titres dont il s'était si indûment rendu maître. Mais malgré cette clause et les lettres du roi, les pièces réclamées ne furent pas rendues. Ce n'est que bien plus tard, après des tentatives réitérées, que le gouvernement français réussit enfin à les recouvrer. Elles furent envoyées à Paris et consignées au dépôt du cardinal de Fleury.

A la mort d'Augustin de Grimaldi, les religieux de Lérins espéraient bien rentrer en possession de tous les droits qu'il s'était réservés sa vie durant, car c'était à cette condition expresse qu'avait été conclue l'union du monastère à la congrégation de Sainte-Justine. Le roi néanmoins, ne tenant aucun compte de cette condition, nomma à la commende de l'abbaye l'évêque de Bayonne, de Bellay, qui devait devenir plus tard cardinal et archevêque de Paris. Les religieux protestèrent, et tentèrent même de résister par la force au procureur de l'abbé commendataire lorsqu'il vint, accompagné d'un conseiller au parlement, pour prendre possession. Mais, au bout de deux années d'efforts et de contestations, la congrégation se décida à traiter avec l'abbé commendataire, pour arriver à un compromis qui, en échange de quelques sacrifices, maintiendrait du en principe ses droits les plus essentiels. L'archevêque laisait rémission des prieurés et bénéfices dont il avait la jouissance, mais il se réservait en compensation une pension viagère de trois cent-huit ducats et le droit de nommer aux bénéfices. Sans approuver d'une manière explicite ces réserves, la congrégation entra en possession.

Pendant ce temps, la communauté de Lérins vivait dans la ferveur. On distinguait, parmi les moines venus d'Italie, un jeune religieux originaire de Provence, Denis Faucher, qui joignait à de brillants talents une grande piété et un zèle plein de vivacité et de prudence. Il enseignait dans le monastère l'Écriture-Sainte, et révélait dans ses leçons sur les épîtres de saint Paul les trésors de doctrine qu'il avait amassés par la prière et l'étude. Ses supérieurs l'envoyèrent à Tarascon pour rétablir la discipline régulière dans un monastère de religieuses qui relevait de l'abbaye de Lérins.

Il y déploya une grande fermeté tempérée par une grande sagesse et une patience toute chrétienne. Il parvint à y faire un bien solide et durable, malgré mille obstacles qu'on lui opposa et maintes persécutions qu'on souleva contre lui. Sa santé fut gravement altérée par les chagrins autant que par la rudesse du climat: bien des fois ses regrets se tournèrent vers la gracieuse solitude de Lérins dont il était exilé:

« Mes pensées se reportent avidement vers Lérins, écrivait-il; triste je ne cesse de pleurer sur ce long exil. Puisque, malgré mes vœux si souvent exprimés, vous différez ma délivrance, une douleur cruelle torture mon âme désolée. Je n'aime point vos palais magnifiques; que les rois y habitent! A moi le désert, les rivages isolés: oui, cette petite île suffit à mon bonheur.»

Sed repetens avida Lerinam mente, molestum Exilium tristis lugeo sæpè meum;

Me deserta juvant, secretaque littora, quare Deliciis satis est insula parva meis.

Au milieu de ses occupations, il put faire des recherches et composer des ouvrages assez considérables. « La latinité de Faucher, dit Moreri, n'est point assez élégante et sa versification est quelquefois dure et rampante. Mais, soit dans ses œuvres en prose, soit dans ses poésies, il y a du feu, et l'on sent un homme qui avait du génie, du goût pour les bonnes lettres et surtout beaucoup de zèle et de piété. »

On a de lui un grand nombre de lettres où l'on trouve des détails intéressants sur les mœurs et les institutions de l'époque; quelques discours, de nombreuses pièces de vers latins, enfin les Annales de Provence, ouvrage divisé en cinq livres, et allant des origines de notre histoire jusqu'à la retraite de Charles-Quint. « Faucher, nous n'en doutons pas, dit M. Mouan, à dû faciliter plus d'une fois les divers auteurs qui ont écrit après lui sur le pays; mais ceux-ci, et il en est de même à toutes les époques, ne se sont pas toujours

montrés assez soigneux de rendre à notre historien a justice qu'il méritait. » (1)

Cependant la guerre éclatait de nouveau entre la France et l'Empire; Charles-Quint envahit la Provence avec une armée de dix mille chevaux et de quarante mille hommes d'infanterie, tandis qu'une flotte, sous les ordres d'André Doria, longeait les côtes de Provence.

En présence de forces trop supérieures, les généraux français durent se retirer: le Maréchal de Montmorency, résolu de priver l'ennemi de toute subsistance, fit ordonner aux habitants d'abandonner leurs maisons dans l'espace de six jours, d'emporter les provisions avec leurs effets les plus précieux et de dévaster tout ce qu'ils laisseraient, particulièrement les jardins, les moulins et les moissons. Ces ordres furent ponctuellement exécutés: on brûlait les gerbiers, on répandait l'huile et le vin qui se trouvaient dans les caves, les troupes françaises en se retirant incendiaient les villages et entraînaient de force vers la Durance les populations qui eussent voulu résister. La dévastation s'étendit des Alpes jusqu'à Marseille et de la mer jusqu'aux frontières du Dauphiné. « L'histoire n'offre pas de cas, dit l'historien anglais Prescott, où ce moyen de salut public ait été employé avec une telle vigueur chez une nation civili-

<sup>(1)</sup> MOUAN, Études sur Denis Faucher, cit. ap. Alliez, t. 11, p. 450.



LÉRINS. — Le Réfectoire (XI° ou XII° siècle)



«La Cène » au Réfectoire de l'Abbaye de Lérins

sée. » (1) Charles-Quint ne tarda pas à constater que le plan de défense adopté par François Ier était aussi habile qu'il paraissait désespéré. La flotte sur laquelle l'Empereur comptait pour s'approvisionner, fut empêchée, par les vents contraires et par les autres accidents ordinaires aux expéditions navales, de s'approcher des côtes de France, et même lorsqu'elle y fut parvenue. elle n'offrit que des ressources précaires et insuffisantes pour l'entretien de sa nombreuse armée. D'autre part l'Empereur n'était pas moins embarrassé de l'emploi de ses troupes que de leur subsistance, car après même avoir envahi toute la contrée, il ne pouvait s'en rendre maître; les Français retranchés dans les places les plus fortes, après lui avoir laissé celles de moindre importance toutes démantelées, restaient inexpugnables dans les villes d'Arles et de Marseille et dans un formidable camp retranché sous les murs d'Avignon. Charles-Quint n'eut d'autre satisfaction de cette expédition que de se faire couronner à Aix roi d'Arles et de Provence; il ne put accomplir aucun fait d'armes important : son armée décimée par la famine et les maladies, dut reprendre le chemin de Nice après avoir perdu environ vingt mille hommes. Quant à la flotte de Doria, son seul exploit fut le bombardement d'Antibes.

<sup>(1)</sup> PRESCOTT, Hist. de Charles-Quint, 1. VI,

## CHAPITRE X

Efforts réitérés des Religieux pour obtenir la suppression de la commende, enfin accordée par Henri IV

Commencement des défiances fomentées contre les religieux italiens. — Guillaume Pélissier, évêque de Montpellier, abbé commendataire, tente par deux fois, de faire expulser de l'île les moines italiens. — Le roi donne la commende au cardinal Charles de Bourbon. — La congrégation, dans le but d'obtenir la suppression de la commende, offre de construire à ses frais un monastère fortifié dans l'île Sainte-Marguerite. — Le roi Henri III nomme un nouvel abbé commendataire en remplacement du cardinal de Bourbon. — La commende est enfin supprimée par Henri IV.

En 1537, peu après le départ des Impériaux, par ordre du Parlement, la garnison mise par le comte de Tende sous le commandement du prévôt de Vence dans la tour Saint-Honorat, dut évacuer la place et remettre les clés entre les mains de l'abbé régulier. Celui-ci les confia aux religieux provençaux qui devaient répondre de la fidélité de leur abbé et des religieux italiens envers la France.

Les années suivantes, Denis Faucher se trouve en correspondance avec du Bellay, abbé commendataire, à propos des différends entre le cardinal-évêque et le monastère au sujet de la collation des bénéfices et de la pension à payer par les moines. Il le prie d'avoir

patience pour cette pension à cause de la misère causée par les dégâts de la dernière invasion. Toute la contrée était dans un état affreux, et le monastère ne pouvait rien tirer de ses possessions en Savoie, parce que le duc était en guerre avec la France.

L'abbé commendataire fut inflexible, et profitant de l'antipathie que les populations voisines éprouvaient contre les religieux venus d'Italie, il fit défendre par lettres patentes du roi au monastère de recevoir aucun religieux étranger, et fit sortir tous les italiens qui se trouvaient dans l'île. Mais César de Laude, abbé régulier, poursuivit l'affaire devant le Parlement et fit débouter, en 1542, l'évêque de la prétention de rentrer, attendu le non paiement de la pension, dans tous les bénéfices par lui cédés aux religieux de Lérins. En même temps le roi Henri II confirme l'union du monastère à la congrégation du Mont-Cassin, agréant que les Italiens y viennent, que les Français les y reçoivent; il exige pourtant qu'en temps de guerre, les Pères de la congrégation soient tenus de faire sortir de l'île les religieux italiens dont on pourrait avoir soupçon. Le roi nomme capitaine de la tour et de l'île Jean de la Rivière, dit de Sainte-Maure. Nous avons vu précédemment déjà, plusieurs faits indiquant la présence d'une garnison dans le monastère fortifié, conjointement avec les religieux.

Vers cette époque, Denis Faucher fut élu abbé ré-

gulier. L'intelligence qu'il a de ses devoirs lui fait sentir la pesanteur de sa charge: « Je me croirais heureux, écrit-il dans une lettre datée de 1548, si je n'avais ce nom de Père que je suis si loin de mériter; mais j'espère, qu'à la prochaine assemblée, je serai déchargé du fardeau dont je me sens indigne et qui est si fort audessus de mes forces physiques et morales. » (1)

Les peines de Faucher augmentèrent à l'occasion des difficultés où le changement d'abbé commendataire jeta les religieux. En 1548, le cardinal du Bellay échangea avec Guillaume Pélissier, évêque de Montpellier, l'abbaye de Lérins contre une autre en Bourgogne.

« Le nom de Guillaume Pélissier, dit Mouan dans ses Etudes sur Denis Faucher, rappelle tout à la fois un profond théologien, et un habile jurisconsulte. Il avait obtenu la confiance de François Ier, qui le chargea de plus d'une mission importante... Mais la mort de son royal protecteur devait lui causer de cruelles disgrâces; le parlement de Toulouse, trop facile à écouter de fausses déclarations qui représentaient le savant prélat comme un partisan des nouvelles doctrines, avait ordonné son emprisonnement au château de Beaucaire et la saisie de ses revenus (1550)... Remis en liberté, il obtint le recouvrement de ses biens tant patrimoniaux que bénéficiaires. Alors Pélissier ne craignit point d'accuser les moines de Lérins de l'avoir

<sup>(1)</sup> Chronol. Lerin. II. p. 305, 306.

Indignement dépouillé de la majeure partie de ses revenus, et ses plaintes furent entendues des tribunaux. Une décision du grand-conseil alloua au plaignant diverses indemnités, en outre quelques moines furent expulsés du monastère et les autres reçurent l'ordre de ne plus prêter obéissance à la congrégation de Lérins, mais seulement à l'évêque de Montpellier et à ses ministres: ceux-ci exercèrent alors toute sorte d'exactions contre les religieux; leurs règlements furent méconnus, leur hiérarchie renversée, ils ne dépendirent plus que d'un vicaire étranger à l'institution de Lérins, indigne directeur, prenant pour unique règle de conduite son propre caprice ou celui de la volonté supérieure dont il était le trop servile exécuteur. » (1)

Le Parlement dut venir en aide aux religieux, et condamner l'abbé commendataire à payer annuellement la somme de douze cents livres pour l'entretien de la communauté (1552).

Mais les agents de l'Evêque de Montpellier redoublèrent leurs vexations. En vain, Denis Faucher lui écrivit des lettres éloquentes et pleines d'une courageuse franchise pour obtenir justice; les préventions du prélat ne firent que s'aggraver. Ayant obtenu des lettres patentes pour réformer le monastère, il chargea son vicaire général d'en poursuivre l'exécution. Celui-

<sup>(1)</sup> Études sur Denis Faucher, par M. Mouan, avocat, p. 220, 221, cit. ap. Alliez, T. II, p. 360.

ci commença par changer tous les officiers du monastère (février 1558), puis il voulut forcer les religieux à se réunir à Cluny. Une ordonnance fut en effet rendue qui renvoyait les religieux de Sainte-Justine et appelait à Lérins ceux de Cluny. Mais grâce à la protection du cardinal Charles de Lorraine, Denis Faucher obtint un arrêt qui évoquait l'affaire à la cour du roi, et, le 28 juillet 1558, les moines du Mont-Cassin furent remis dans les mêmes droits qu'avant l'emprisonnement de l'évêque.

Tandis que le protestantisme exerçait ses ravages dans la Provence aussi bien que dans le reste du royaume, et que l'Église voyait avec douleur la défection de plusieurs membres de la hiérarchie sacrée, les religieux de Lérins montrerent toujours une horreur profonde pour les nouveautés coupables et un attachement inviolable pour le centre de l'unité catholique. Denis Faucher, leur abbé, écrivit plusieurs lettres pour soutenir ceux de ses amis qu'il voyait chanceler ou pour exprimer les angoisses de son zèle à la vue des périls auxquels tant de chrétiens étaient exposés. Son affliction éclate particulièrement dans la préface de son livre de la Réforme de l'âme, qu'il écrivit pour une religieuse de Tarascon, Delphine Tornatori. C'est un traité de la perfection monastique qui renferme des maximes pleines de sagesse.

Ce savant et saint religieux mourut à Lérins, vers le

commencement de l'année 1562, à l'âge de soixanteseize ans; il fut enseveli dans la chapelle de Saint-Benoît (le Chapitre actuel).

Comme on le voit, la Congrégation de Sainte-Justine fournissait au monastère des hommes vraiment capables de le régénérer. Mais tous ces éléments de régénération et de vie furent malheureusement réduits à l'impuissance par l'action désastreuse des abbés commendataires.

En 1564, Guillaume Pélissier tenta de nouveau d'obtenir l'expulsion des Cassinistes; mais l'effet de son mauvais vouloir fut empêché par le refus de Charles IX, qui, au contraire, confirma l'union.

L'année suivante, le prélat retira aux religieux la pension de douze cents livres qu'il devait payer annuellement pour leur entretien, et le Parlement, pour la leur assurer, dut faire saisir les revenus de l'abbaye.

Guillaume Pélissier n'eut pas le temps de prolonger les contestation's au sujet de cette dette, car il mourut la même année. Mais aussitôt le roi lui donna pour successeur, dans la dignité d'abbé commendataire, le cardinal Charles de Bourbon. (1) Les protestations des religieux contre cette nouvelle violation de la bulle d'u-

<sup>(1)</sup> C'est ce même cardinal de Bourbon que les Ligueurs, assiégés dans Paris, essayèrent d'élever sur le trône de France, en le proclamant roi, à la mort de Henri III, sous le nom de Charles X.

nion n'aboutirent qu'à une saisie de leurs revenus par arrêt du Parlement.

La congrégation de Sainte-Justine ne perdit pas cependant tout espoir d'en venir à une loyale exécution des clauses de la bulle. En 1568, elle proposa au cardinal, en vue de supprimer la commende, de construire, dans l'île Sainte-Marguerite, une citadelle ou monastère fortifié, pour garder le port et protéger contre l'ennemi les galères et les navires que le mauvais temps force à s'y retirer. Elle demandait que le roi déchargeat le monastère des décimes ou assignât 15.000 livres sur la ferme du pays, et que le cardinal, se démettant de la commende, obtînt la confirmation de l'union; de plus, les barques qui mouilleraient dans le port paieraient un sou par mât et les religieux auraient le droit de faire du sel dans l'île. La congrégation s'obligeait à construire, à ses risques et périls, une citadelle assez grande pour y loger cinquante religieux, et à employer pour ce travail 30.000 livres en cinq années : la dépense totale devait s'élever à 100.000 livres. (1)

Une pièce conservée aux archives et signalée dans l'Inventaire de M. Moris comme se rapportant à la date de 1550 environ, contient l'exposé des raisons qui militent en faveur de la construction d'un monastère fortifié à Sainte-Marguerite: 10 l'île est continuellement en butte aux attaques des musulmans; — 20 ce sera

<sup>(1)</sup> Manuscrit de D. Bon, d'ap. Alliez, T. II, p. 383.





LÆRINS. — La chapelle des Morts

un grand avantage non seulement pour le pays, mais encore pour le roi qui aura ses galères à l'abri d'un coup de main, « car n'est guère de temps que les ennemis prirent quatre galères de S. M., qui si ledit port fusse été fait, ne les auraient point prises; » — 3° ce fort donnerait une grande sécurité à tous les villages voisins et aussi à la ville d'Antibes.

En acceptant cette proposition, comme le remarque judicieusement Alliez, on aurait évité les énormes dépenses et les pertes qu'entraîna plus tard l'occupation des îles par les Espagnols. Mais on écartait systématiquement tout ce qui tendait à la suppression de la commende.

Le successeur du cardinal de Bourbon, comme abbé commendataire de Lérins, passa avec la communauté un concordat par lequel il reconnaissait à la congrégation du Mont-Cassin: 1º l'institution des officiers du monastère; 2º le droit de réformation des religieux; 3º le droit de correction, enfin un certain nombre de terres et de bénéfices en compensation de la pension. Il se nommait François de Bolliers et avait été l'un des envoyés du roi au concile de Trente. Plus tard il devint évêque de Fréjus. Durant les années 1589 et suivantes, le monastère et les divers biens du littoral qui en dépendaient subirent les vicissitudes de la lutte entre les ligueurs et les royalistes, et furent occupés tantôt par un parti et tantôt par l'autre

En 1591, à la mort de Bolliers, Henri IV donna l'abbaye à un clerc tonsuré, Roman d'Agoult, ordonnant dans ses lettres « qu'attendu les deffences de se pourvoir en cour de Rome, il soit permis à M° Jehan Baptiste de Roman, sieur d'Agoult, nomme par luy a labbaie de S. Honore de Lerins, de prendre possession reelle et actuelle de la dicte abbaie... pour jouir des fruicts, revenus et emolumens dicelle et que la dicte prise de possession soit de pareille force et vertu que si elle avait este faicte en vertu des bulles expediees en cour de Rome. » (26 avril 1595) (1)

Le nouvel abbé, rencontrant une vive résistance à sa prise de possession, transigea avec les religieux et se contenta de recevoir onze cents écus.

Le roi Henri IV était encore huguenot lorsqu'il avait prétendu donner un abbé à Lérins sans aucune confirmation de la part du Saint-Siège. Mais bientôt il montra à l'égard de la célèbre abbaye des sentiments plus favorables.

Ce prince, au moment où il abjura le protestantisme, s'était obligé à construire quatre monastères et à les doter. Le Souverain Pontife vit dans cette circonstance une occasion de remettre Lérins dans un état régulier. Il fit donc écrire au roi que s'il lui plaisait de confirmer l'union de Lérins à la congrégation de Sainte-Justine, il

<sup>(</sup>I) Cit. ap. ALLIEZ, T. II. p. 389.

serait dispensé de la construction de l'un des quatre monastères. La proposition était à la fois trop juste et trop avantageuse pour que le roi hésitât à y condescendre. Il accorda, le 4 décembre 1597, des lettres patentes où il déclarait continuer et confirmer « la dicte union de la dicte abbaye, deppendances et annexes du dict monastère Sainct Honnoré de Lérins a la dicte congrégation de Saincte Justine de Padoue... a la charge toutefois que la dicte abbaye sera dorenavant regie et gouvernée, tant en la spiritualité qu'en la temporalité par religieux françois... à la charge aussi qu'en temps de guerre, les Pères de la dicte congrégation seront tenus oster du dict monastère les religieux desquels on pourrait avoir soupçon, selon que leur sera déclaré par nous ou le gouverneur ou nostre lieutenant en Provence. »

Lérins se trouva donc, grâce au roi Henri IV, délivré du régime de la commende; malheureusement ce ne fut pas pour longtemps.

Par un nouvel acte de bienveillance, le roi fit appuyer par son ambassadeur auprès du Saint-Siège, la demande que faisait l'abbé de Lérins d'une indulgence en faveur des prêtres qui célèbreraient la messe à l'île dans la chapelle de la Sainte Vierge. Clément VIII daigna leur accorder le pouvoir d'appliquer aux âmes des défunts la même indulgence, que s'ils célébraient à l'autel privilégié de l'église de Saint Grégoire, à Rome.

La Chapelle de la Sainte Vierge dont il s'agit ici, était sous le vocable de *Notre-Dame de la Pitié*. On y faisait les prières pour les morts. Elle avait sa porte principale en face du cimetière.

## CHAPITRE XI

## Cession de l'île Ste-Marguerite. Les Espagnols à Lérins

Le roi Louis XIII rétablit la commende de Lérins en faveur du prince Joinville. — Les religieux, pour obtenir l'annulation de cet acte, cédent au prince la propriété de l'île Sainte-Marguerite. — Les Espagnols se ren dent maîtres des îles de Lérins et s'y fortifient pendant deux ans. — Les Français parviennent à les en chasser. — Les religieux italiens accusés de connivence avec l'ennemi : leur expulsion.

La communauté vécut environ dix-sept ans dans la paisible jouissance de ses droits et sous le gouvernement d'abbés régulièrement élus par ses suffrages. Mais en 1614, à la mort d'un de ces abbés réguliers, le prince de Joinville demanda la commende de Lérins à Louis XIII, qui la lui accorda aussitôt. Pour empêcher le rétablissement de ce fatal régime, contre lequel ils avaient protesté sans relâche, les religieux transigèrent une fois de plus. Ils cédèrent au prince de Joinville, duc de Chevreuse, avec l'autorisation du pape, l'île Sainte-Marguerite, et obtinrent en retour l'ordonnance suivante:

« Le roi, en son conseil, a ordonné et ordonne que l'union de l'abbaye Saint-Honoré de Lérins à la congrégation du Mont-Cassin, autrement dite de Sainte-Justine de Padoue, concédée par les feus rois et confirmée par Sa Majesté, aura lieu et sortira son plein et entier effet, et, en conséquence de ce, faisant droit à l'appel interjeté de l'exécution des dites lettres d'économat par les dits religieux, Sa Majesté a révoqué les dites lettres d'économat et déclaré nul le don fait au sieur Prince de Joinville de la dite abbaye, au préjudice de la dite union, et fait pleine et entière main-levée aux dits religieux des biens de la dite abbaye, sans dépens, dommages et intérêts.

« Le six juin mil six cent douze. » (1)

Une des raisons données par les religieux, pour obtenir l'autorisation de céder Sainte-Marguerite, était qu'il importait de la mettre entre les mains de quelque seigneur puissant, qui pût y construire une forteresse et purger ces rivages des pirates dont ils étaient fréquentés. (2)

L'évêque de Fréjus avait été chargé par le Nonce apostolique près la cour de France de faire l'enquête au sujet de la transaction qu'allaient conclure les religieux avec le prince de Joinville. A ce propos il visita Sainte-Marguerite en 1615, et rédigea un rapport qui est, dit Alliez, le plus ancien document qui nous ait été conservé sur la topographie de cette île. La Chronologie de Lérins par Barralis, qui fut publiée vers cette

<sup>(1)</sup> Archives de Lérins, cit. ap. Alliez, T. II, p. 403.

<sup>(2)</sup> Alliez, Les Iles de Lérins, p. 122.

même époque, constate, comme le mémoire de l'évêque de Fréjus, l'existence de constructions anciennes qui ont aujourd'hui disparu.

« Nous avons marché et visité, dit le mémoire, bien vu et considéré ladite île en suitte et tour de laquelle est environ deux tiers de lieu; au mitan et partie supérieure en laquelle avons vu et touché force vieilles masures et marques des bâtiments anciens, la plupart d'iceux démolis et rasés et quelques autres qui sont encore en état marquant par la vue actuelle leur antiquité; et au surplus le terroir et étendue de ladite île nous ont paru du tout infructueux, infertile, nullement labouré, ni cultivé, ains rempli d'épines, ronces et buissons qui l'occupent, que nous estimons être le séjour et gîte des serpents et autres bêtes mauvaises et venimeuses, même au rapport des susnommés qui nous ont assuré ladite île être fort abondante et peuplée desdites mauvaises bêtes; nous apparaissant tout le terroir, en l'état qu'il est, ne pouvoir en rien servir que pour quelque petit pâturage de bétail et encore avec une grande incommodité, pour n'y pouvoir le bétail boire, n'y ayant que les eaux salées de la mer; encore avons reconnu, en divers côtés de ladite île, les Turcs et pirates se pouvoir commodément cacher et mettre à couvert pour surprendre les passants, donner chasse aux vaisseaux qui naviguent en cette côte, attendu que ladite île est fort commode pour l'exploit des mauvais desseins desdits Turcs, corsaires et larrons, ainsi que

nous savons être plusieurs fois arrivé, comme l'ont ainsi et tous lesdits assistants accordé. » (1)

En 1618, le prince de Joinville céda à son frère Charles de Lorraine, duc de Guise, gouverneur et lieutenant-général pour le roi en Provence, le droit qu'il avait pour l'avenir en l'île Sainte-Marguerite; et le duc de Guise, à son tour, donna l'île avec tous les droits qu'il y possédait, à Jean de Bellon, écuyer de la ville de Brignoles, l'un de ses domestiques, pour le prix de 4.500 livres. D'après l'acte de cession, ledit de Bellon devra payer à la communauté de Cannes la somme pour laquelle ladite île a été engagée par les moines de Lérins. A ce moment, en effet, Sainte-Marguerite était depuis quelques années, comme garantie, entre les mains des habitants de Cannes, qui avaient prêté au monastère une somme de trois cents écus. Le sieur Bellon devra payer en outre la dîme au monastère. Le duc de Guise se réserve : 10 le droit de prélation, si bon lui semble, ou le douzième denier des lods et ventes de l'île, en cas d'aliénation; 20 la haute justice et l'institution des officiers, lesquels exerceront aussi la moyenne et basse justice; 3º le lieu, place et espace que bon lui semblera pour ériger en ladite île une forteresse, et ledit Bellon pourra y bâtir sans permission dudit seigneur; 40 le rachat perpétuel de l'île en payant

<sup>(1)</sup> Cit. ap. Alliez, Les Iles de Lérins, p. 123.

## CH. XI. LES ESPAGNOLS A LÉRINS

les améliorations qui y auront été faites, la plus-value et la somme de 4.500 livres (1).

C'est ainsi que Sainte-Marguerite cessa d'être une possession du monastère, après lui avoir appartenu, presque sans interruption, depuis la prise de possession des îles de Lérins par son premier fondateur, saint Honorat, vers la fin du IVe siècle.

Le sieur de Bellon avait fait bâtir un donjon et quelques fortifications peu importantes dans l'île, lorsque Richelieu, à l'occasion de la guerre avec l'Espagne, commença à se préoccuper de cette position, qui pouvait devenir l'objet d'un coup de main de la part de la flotte ennemie. Mais lorsqu'en effet, en l'année 1635, les vaisseaux espagnols se présentèrent en vue des îles de Lérins, le fort de Sainte-Marguerite se trouvait hors d'état de soutenir un siège. La garnison demanda à capituler et obtint de sortir avec les honneurs de la guerre. Les troupes espagnoles firent alors une descente à Saint-Honorat et le capitaine qui commandait la Tour, sans essayer aucune résistance, se déclara également prêt à rendre la place, mais n'obtint pas comme le précédent, de pouvoir sortir avec armes et bagages.

L'ennemi venait ainsi, en quelques jours, de s'assurer une base d'opérations contre les côtes de Provence ; il pouvait inquiéter notre navigation dans la Méditer-

<sup>(1)</sup> Inventaire des Archives, p. 110.

ranée et entretenir de faciles relations avec l'Italie. Aussi s'empressa-t-il de se fortifier dans sa nouvelle position, et de cette époque datent de nombreuses constructions dont les restes subsistent encore dans les deux îles.

Le roi de France fit appel au dévoûment des Provençaux pour aider ses armées et sa flotte à reprendre au plus tôt sur les ennemis une position si importante. La division qui se mit entre les chefs de l'expédition paralysa tous les moyens d'action et l'on resta pendant deux ans sans pouvoir attaquer. Enfin, le 24 mars 1637, les Français commencèrent de pénétrer dans la grande île par la pointe orientale et emportèrent les premiers ouvrages que les Espagnols avaient construits de ce côté; ils s'avancèrent ensuite graduellement jusqu'au fort principal, appelé fort Royal, et au bout de quarante-sept jours de siège, forcèrent enfin les Espagnols à évacuer la place. C'était le 2 mai 1637.

Aussitôt, ils songèrent à chasser les Espagnols de Saint-Honorat. Ce fut l'affaire de quelques heures.

« Le 13 mai, dit la Relation tirée du journal d'un religieux de Lérins, les vaisseaux ont ordre de prendre leur poste dans le Frioul: l'escadre du sieur de Mantin se loge du côté du levant et le commandeur des Gouttes, avec les galères, mouille l'ancre du côté du couchant. Environ l'heure de midi, le commandeur de Guitaut, capitaine de vaisseau, qui avait vaillamment com-

battu pendant le siège et s'était distingué dans le traité de Sainte-Marguerite, fut envoyé, avec un trompette pour sommer Don Juan Tamage, major commandant à l'île Saint-Honorat, de se rendre aux mêmes conditions que la garnison de Sainte-Marguerite. Le dit sieur Commandeur revint accompagné de Don Bartholomeo Mattois, capitaine milanais. Celui-ci, après avoir salué M. le comte d'Harcourt et M. l'archevêque de Bordeaux, demanda qu'il lui fût permis d'envoyer à Milan ou tout au moins à Monaco, pour avertir le gouverneur. Sa demande lui fut accordée.

« Les choses tournèrent bientôt de face: un soldat espagnol, étant en sentinelle sur la chapelle de la *Trinité*, voisine de l'escadre de M. Mantin, déchargea par mégarde son fusil contre le bord dudit sieur, qui fit aussitôt tirer ses canons et qui fut suivi de toute son escadre. Le commandeur des Gouttes en fit autant de son côté, depuis quatre heures du soir jusqu'à minuit.

« Le 14 mai, les vaisseaux recommencèrent, à la pointe du jour, avec la même activité que le jour d'auparavant; l'ennemi abandonna les pointes et les retranchements, et se retira dans la tour.

« Sur les neuf heures du matin, le sieur commandeur de Guitaut est envoyé de rechef à Saint-Honorat, pour protester à Don Juan de Tamage qu'il n'y aurait plus de quartier, s'il attendait la descente. Don Juan Tamage ayant déclaré qu'il voulait être attaqué, tout le monde s'embarqua et, à la faveur des canons, la descente s'opéra.

« L'archevêque de Bordeaux fait sa descente du côté du Frioul, proche la chapelle de la Trinité; M. d'Harcourt s'empare bientôt de celle de Saint-Capraise, qui se trouve au couchant, ayant le régiment de Vaillac à droite et celui de Latour à gauche; on arbora les pavillons sur lesdites chapelles, ce qui donna une telle joie aux soldats qu'on n'entendait plus que les cris de: Vive le Roi! et on eut beaucoup de peine à retenir leur impétuosité. Un capitaine, deux lieutenants et quelques soldats furent tués contre la contrescarpe, on se serait emparé aussitôt des remparts, si l'ennemi n'eût crié: Paché! paché! et ne se fût rendu... » (1)

Après avoir expulsé l'ennemi de l'île, le comte d'Harcourt fit appeler à Lérins les religieux, qui en avaient été congédiés par les Espagnols et s'étaient réfugiés à Vallauris. Le 17 mai 1637, l'archevêque de Bordeaux, M. de Sourdis, chef du conseil de la marine, célébra une messe d'action de grâce, à laquelle assistèrent le le chapitre de Grasse et tous les religieux. La messe fut suivie d'une procession générale et d'un *Te Deum* solennel.

Richelieu érigea, en 1639, les îles de Lérins en gouvernement, et le premier gouverneur qui y fut nommé,

<sup>(1)</sup> Relation extraite du journal d'un religieux, cit. ap. ALLIEZ, Iles de Lérins, p. 169 et sq.

fut le commandeur de Guitaut, capitaine de vaisseau, qui s'était particulièrement distingué durant le siège de Sainte-Marguerite. Il occupa ce poste jusqu'en 1687, époque à laquelle Saint-Mars vint prendre le commandement des îles, amenant de Pignerol le célèbre et mystérieux prisonnier d'État désigné sous le nom du Masque-de-Fer.

Le commandeur de Guitaut eut un moment la prétention d'intervenir dans l'administration intérieure du monastère de Saint-Honorat. Une pièce conservée aux archives des Alpes-Maritimes et datée de 1654 est adressée à Charles de Cominges, seigneur de Guiteau, gouverneur des îles Sainte-Marguerite et Saint-Honorat, afin qu'il renonce à la réserve par lui faite de nommer et présenter aux supérieurs de la congrégation les officiers dudit monastère, pour les emplois qui viendraient à vaquer durant deux ans, réserve contraire aux bulles des Papes et aux constitutions de l'Ordre. On a également, sous la même date, l'ordonnance dudit gouverneur qui décide qu'à l'avenir les nominations seront faites conformément aux statuts. (1)

Il y eut, également sous son gouvernement, en 1655, une requête des religieux demandant la suppression de la garnison de Saint-Honorat, à cause des scandales de toutes sortes qu'elle causait dans l'île. (2)

<sup>(1)</sup> Inventaire des Archives des Alpes-Maritimes, p. 110.

<sup>(2)</sup> Ibid.

Mais depuis l'année 1638, ce n'étaient plus les religieux de la congrégation de Sainte-Justine de Padoue ou Bénédictins du Mont-Cassin qui occupaient le monastère de Saint-Honorat. Ils avaient été expulsés par ordre du roi, comme coupables d'avoir trahi la France, et avaient été remplacés par des Bénédictins de la congrégation française de Saint-Maur. Les Cassinistes réclamèrent contre l'accusation si déshonorante que l'on faisait peser sur eux. Par de nouvelles lettres, le roi déclara que la fidélité des religieux français était à l'abri du soupçon et qu'il n'avait entendu parler que des religieux étrangers qui se trouvaient dans le monastère. On aurait pu prouver, qu'à l'époque de la prise des îles par les Espagnols, il n'y avait, dit Alliez, aucun étranger parmi les moines.

Mais il y avajt à la cour et ailleurs trop de personnages intéressés à faire retomber sur des innocents la responsabilité de l'occupation des îles par les Espagnols et des longs délais qu'on avait mis à les en déloger.

« En 1638, Mgr Godeau, évesque de Grasse, mortel ennemi des religieux de Lérins, qui avoient refusé de lui vendre l'église et la maison qu'ils possédoient à Grasse, pour les pères de l'Oratoire et jaloux de voir dans son diocèse cette juridiction pontificale que les abbés du Mont-Cassin exercent dans leurs abbayes et dépendances, et d'ailleurs, domestique du cardinal de La Vallette, assisté de quelques religieux mécontents, insinua au roy et au cardinal de Richelieu, que les isles

avaient été perdues par suite des intelligences existant entre les religieux et les Italiens de la congrégation, et obtint un brevet de l'abbaye en faveur dudict cardinal de La Vallette, et une commission en sa faveur, pour établir dans le monastère les religieux de la congrégation de Saint-Maur, réformés depuis quelques années par lesdicts religieux du Mont-Cassin, et chassa les autres. Cette commission fut exécutée, le 24 juillet 1638, avec tant de rage et de passion que tout le monde en fust scandalisé.

« Les religieux du Mont-Cassin formèrent opposition à l'intrusion des nouveaux religieux et appelèrent des ordonnances de l'évesque, commissaire et partie; mais, estant chassès de leurs maisons, dépourvus de conseil et de moyens pour faire les poursuites nécessaires, et mesme ne pouvant produire leurs titres, qui estoient aux mains des nouveaux venus, etc....» (1)

Les moines Cassinistes furent sacrifiés, malgré la fidélité qu'ils avaient toujours gardée envers la France, et leur congrégation se vit tout à coup dépossédée du monastère de Lérins après l'avoir occupé, sans interruption, l'espace de 126 ans, de 1512 à 1638.

Nous avons fait remarquer, dans le cours de notre récit, comment votte congrégation de Sainte-Justine de Padoue avait, durant cet intervalle, fait refleurir la

<sup>(1)</sup> Inventaire de Mme la Ctesse de Saint-Seine.

régularité et les études à Lérins et procuré à l'antique monastère comme une nouvelle floraison d'hommes illustres. En outre, au commencement du XVIIe siècle, la riche bibliothèque du monastère avait été cataloguée, et Barralis avait tiré des nombreux manuscrits qu'elle renfermait et qui avaient dormi jusque là dans la poussière, les importants matériaux dont il a composé sa Chronologie de Lérins. Si cette bibliothèque, qui passait pour une des plus belles de l'Europe, avait vu son trésor amoindri dans les dernières années du siècle précèdent, la faute n'en était pas aux religieux ni à leurs supérieurs pris dans le sein de la communauté et régulièrement élus par elle, mais à ces prélats étrangers, imposés par la volonté royale, qui, entrant dans le monastère comme en un pays de conquête, s'emparaient sans scrupule des biens que la piété des fidèles et le patient labeur des moines y avaient amassés durant des siècles, et se permettaient d'en disposer d'une façon aussi injuste qu'arbitraire.

## CHAPITRE XII

## Rétablissement de la Commende. Vexations diverses

Les bénédictins de Cluny prennent possession du monastère. — Le cardinal de La Valette, abbé commendataire. — Les religieux du Mont-Cassin rappelés à Lérins. — Armand de Bourbon, prince de Conti; abbé commendataire. — Il cède l'abbaye au cardinal Mazarin. — Les religieux sont menacès de perdre leur droit de battre monnaie. — Ils vendent la principauté de Sabourg au duc de Savoie. — Diverses vexations contre lesquelles les religieux ont à se défendre.

Les religieux bénédictins de la Congrégation de France, autrement dits de Saint-Maur et de Cluny, entrèrent en possession de l'abbaye de Lérins en 1638. L'occasion était trop belle pour rétablir la commende; elle fut rétablie, en effet, et se perpétua jusqu'à la sécularisation du monastère; ce fut le point de départ de la décadence définitive de cette illustre maison qui avait donné tant de Saints à l'Église.

Le premier abbé commendataire qui fut nommé, au rétablissement de ce déplorable régime, fut le cardinal de La Valette.

Cependant D. Louis Maynier, ancien prieur claustral dépossédé, protestait au nom de la congrégation de

Sainte-Justine et demandait à partir pour Paris. Le commandeur de Guitaut, gouverneur de la Provence, le mande à Sainte-Marguerite et l'y détient pendant un mois comme prisonnier d'État.

« Après ce temps, on le confine dans le monastère où il est gardé par des soldats avec le mousquet et la mèche allumée des deux bouts; quand il sort de sa chambre pour aller dire la sainte messe ou pour se rendre au réfectoire, il a toujours à côté de lui un sergent armé de sa hallebarde. Ce traitement dura plus de deux mois. » (1)

D. Louis Maynier réussit néanmoins à se faire écouter du roi et du pape Urbain VIII. Ce pontife révoqua les bulles par lesquelles il avait conféré la commende au cardinal de La Valette, et à la mort de ce dernier, une ordonnance royale parut qui renvoyait de Lérins les religieux de Saint-Maur pour y rappeler ceux du Mont-Cassin. La confirmation de l'union du monastère à la congrégation de Sainte-Justine y était plus formelle que toutes les confirmations de ce genre accordées sous les règnes précédents (1644).

On n'en fit pas moins une chose absolument contraire aux conditions de l'union, à savoir, d'établir encore un abbé commendataire, avec la réserve bien expresse cependant qu'on le faisait « pour cette fois tant seulement. »

<sup>(1)</sup> Manuscrit de Dom Bon, cit. ap. Alliez, Hist. du Monastère de Lérins, T. II. p. 405.

Le nouvel abbé commendataire était le prince de Conti; il garda dix ans ce bénéfice, qu'il cumulait avec plusieurs autres d'importance à peu près égale. Armand de Bourbon, prince de Conti, était fils de Henri II, prince de Condé. Petit et contrefait, il avait été destiné à l'Église par son frère, et on avait obtenu pour lui quatre opulentes abbayes, Saint-Denis, Cluny, Lérins et Molesme. Mais il quitta le petit collet et tous ses bénéfices pour se consacrer à la profession des armes. Il épousa, en 1654, une des nièces du cardinal Mazarin. L'occasion parut bonne à Mazarin pour se substituer au prince dans la possession de l'abbaye de Lérins. En vain les bulles d'Innocent X avaient condamné par avance une telle transmission; en vain les lettres patentes du roi avaient déclaré que M. le prince de Conti était nommé à ladite abbaye « pour en jouir sa vie durant,... sans que ladite nomination, bulles et jouissances puissent être à conséquence ni servir de prétexte à d'autres nominations, que Sa Majesté déclare n'entendre faire à l'avenir en faveur de quelque personne et pour quelque cause ou occasion que ce soit, et lesquelles, si aucunes étaient obtenues de Sa Majesté par importunité ou autrement, elle déclarait dès lors nulles et de nul effet; qu'en cas de décès du sieur Prince de Conti ou du délaissement qu'il pourrait faire de ladite abbaye, elle serait et demeurerait unie et incorporée à la mense capitulaire des religieux d'icelle,

sous la dépendance de ladite congrégation de Sainte-Justine.... »

Toutes ces belles et solennelles paroles, au bas desquelles se lisait la signature du roi, furent regardées comme lettre morte dès qu'il s'agit de contenter l'avidité du cardinal-ministre.

On trouve aux archives le procès-verbal de prise de possession de l'abbaye par M. Faille, commissaire de la Marine, procureur de Simon Mariage, économe des abbayes de Saint-Denis et de Saint-Honorat de Lérins pour Mgr le Cardinal Mazarin nommé par le roi abbé commendataire de Lérins (12 mai 1654). (1)

Les religieux essayèrent quelque résistance, mais bientôt, pour obtenir main-levée des biens dépendant de la mense abbatiale, ils durent en venir à un compromis moyennant lequel ils paieraient au cardinal, sa vie durant, une pension de 9.000 livres sur les revenus de l'abbaye, et seraient tenus de poursuivre euxmêmes en cour de Rome, l'homologation de ce concordat. Une bulle fut, en effet, obtenue du pape Alexandre VII, en 1656, portant que l'éminentissime cardinal cédait l'abbaye aux religieux, moyennant une pension viagère de 9.000 livres. Mais cette cession même, Mazarin ne la fit pas ; il exigea et perçut, jusqu'à sa mort, les revenus entiers de la mense abbatiale. (2)

<sup>(1)</sup> Inventaire des Archives des Alpes-Maritimes, p. 32.

<sup>(2)</sup> Alliez, Hist. du Monast. de Lérins, T. II. p. 411

En 1661, à la mort de Mazarin, la commende fut donnée au cardinal Louis de Vendôme; puis elle passa à Philippe de Vendôme, grand Prieur de France. Le Saint-Siège refusa les bulles; mais ces deux abbés commendataires n'en éprouvèrent aucun embarras; ils entrèrent en jouissance sur la simple nomination du roi.

Nous avons eu précédemment l'occasion de raconter comment, par une donation des comtes de Vintimille, l'abbaye de Lérins était devenue propriétaire de la principauté de Sabourg, dans les premières années du XIIIe siècle. La possession de ce fief emportait avec soi le droit de battre monnaie et les abbés réguliers, ainsi que la communauté des religieux l'exerçaient sans conteste. Ils avaient coutume, moyennant une redevance annuelle, d'affermer à des particuliers la fabrication des espèces, et toutes les pièces qui sortaient de là étaient à peu près exclusivement destinées aux échelles du Levant. Voici un passage, extrait d'un acte de l'an 1666, où l'on voit les conditions d'un bail de ce genre.

L'abbé et les religieux arrentent à Bernardin Bareste, du lieu de Mougins « le pouvoir et permission de fabriquer de monnoye, au lieu de Seboure, durant cinq ans, qui commenceront dès le jour que le dit Bareste se sera mis en état et fabriquera les premières pièces, moyennant la rente de sept cents livres payées annuellement sur les paches et conditions suivantes: 1º Que le dit... pourra fabriquer des espèces d'or soit grandes, soit petites, pour les débiter au païs du Levant,

au coin et armes dudit monastère, du prix et bonté de celles qui y ont cours, étant toutes les dites pièces d'argent qui se fabriqueront sur les titres de sept deniers de fin, pour le moins, et les espèces d'or au degré de dix-huit carats de fin... Il aura aussi le droit de fabriquer des pièces de cinq sols et autres espèces d'argent, propres pour le pays du Levant, de même coin et armes et au même titre que dessus. Il pourra fabriquer des dites espèces telle quantité qu'il lui plaira, soit de jour ou de nuit, tant au balancier qu'au marteau, comme bon lui semblera. Il sera obligé d'expédier de temps en temps au R. P. Abbé des espèces d'or et d'argent qu'il aura fabriquées, pour en faire l'épreuve, après laquelle elles lui seront rendues.

« Bareste jouira du palais et pourra couper du bois dans la forêt; il devra porter la rente à ses frais, à Vallauris ou à Cannes. » (1)

Certains érudits considèrent l'année 1666, date de cet acte, comme celle du premier établissement de l'atelier monétaire de l'abbaye de Lérins au Sabourg. Selon eux cet atelier n'a dû fonctionner qu'environ vingt ans, c'est-à-dire, jusqu'en 1686, époque de sa suppression par ordre de Louis XIV.

Ils émettent en outre, sur le genre de monnaie frappée par les abbés de Lérins, une opinion qui semble-

<sup>(1)</sup> Cit. ap. Alliez, Hist. du Monast. de Lérins, T. II. p. 413.

rait réduire toute leur fabrication à une simple industrie de contrefaçon.

Lorsque, disent-ils, par suite de l'immense faveur dont jouissaient dans le Levant, les pièces de 5 sols ou douzième d'écus blancs de la Grande Mademoiselle, une foule de contrefacteurs, tant en Provence qu'en Ligurie, imitèrent le type de ce qu'on nommait des Luigini (petite monnaie de Louise de Bourbon), les abbés de Lérins songèrent à profiter de l'occasion. Ils établirent leur atelier au Sabourg. Sur ce territoire neutre, ils purent, pendant cinq ans et peut-être plus longtemps, faire fabriquer par un entrepreneur des Luigini à bas prix qui étaient vendus en Orient comme objets de parure, sous le couvert de la bonne réputation de la monnaie de Trévoux. Nous connaissons des monnaies du Sabourg portant les dates de 1667 à 1671. (1)

La monnaie frappée dans les ateliers de Mademoiselle de Montpensier, à Trévoux, était non-seulement charmante quant au type, mais elle était excellente sous le rapport du titre. Elle se conformait à la monnaie royale. La monnaie d'or de Louis XIV était à 23 karats 1/4 de fin, celle d'argent à 11 deniers, 12 grains.

La monnaie frappée par l'abbé de Lérins est très certainement une imitation.

<sup>(1)</sup> Revue des Sociétés Savantes des Départements (4° Série) Tome V, an. 1867, page 510, note supplémentaire de M, de Longpérier.

Nous voyons bien, en effet, par l'acte passé avec le sieur Bareste, en 1666, qu'elle est destinée spécialement pour les pays du Levant; nous voyons également qu'elle n'est pas à un titre aussi élevé que la monnaie du roi, puisque Bareste n'est obligé, pour les espèces d'or qu'au degré de 18 karats de fin, et pour les pièces d'argent, qu'au titre de 7 deniers de fin. Mais il nous semble exagéré d'en conclure qu'il ne se serait fabriqué au Sabourg que de faux sequins destinés à servir de parure en Orient. Ce qui servait pour la parure, c'étaient spécialement les imitations des pièces de 5 sols de la monnaie de Trévoux, et de ces pièces-là, il en est assurément fait mention dans l'acte. Mais il y est dit aussi que le sieur Bareste « pourra fabriquer des espèces d'or soit grandes, soit petites, pour les débiter au païs du Levant, au coin et armes dudit monastère, du prix et bonté de celles qui y ont cours. » Or le titre des pièces qui avaient cours en Orient était seulement de 18 karats pour l'or et 7 deniers pour l'argent, au témoignage de l'acte lui-même.

Nous croyons donc pouvoir maintenir que l'abbaye de Lérins à fabriqué de véritable monnaie en son atelier du Sabourg, d'autant que cet atelier a été en activité au moins vingt ans, et qu'il ne paraît pas avoir fourni des *Luigini* à bas titre pendant plus de cinq ans.

Voici comment les numismates rendent compte des armoiries empreintes sur les monnaies de Lérins.

Albéric II Cybo-Malaspina, duc de Massa, contrefaisait le *Luigino* de Guillaume-Henri prince d'Orange, qui était une imitation de celui de Mademoiselle de Montpensier. Le duc de Massa avait placé dans son écu l'aigle de l'Empire au-dessus de ses armoiries, accompagnées de deux branches d'épine *(mala spina)* et un ruban sur lequel était écrit LIBERTAS (1662 à 1667).

Jean André Doria Landi contrefit en 1665 le *luigino* de Massa, en plaçant, de même qu'avait fait Albéric,

l'aigle de l'Empire audessus de ses armes, avec un ruban portant la devise DIO LAUDA-TO. Mais comme les



branches d'épine n'a- Monnaie frappée par les Abbés de Lérins vaient pas de sens pour en qualité de princes de Sabourg. (1) lui, il les remplaça par deux palmes.

L'abbé de Lérins, à son tour, a contrefait en 1667 le luigino de Jean André, son voisin. La crosse et les deux palmes (placées dans l'écu) imitent très bien l'aigle éployé. La mitre remplace le petit écusson central, et les fanons étendus horizontalement tiennent lieu de ruban à devise.

Une imprudence commise par les religieux de Lé-

<sup>(1)</sup> D'après l'exemplaire conservé au cabinet des médailles du Musée de Lyon.

rins fournit au gouvernement de Louis XIV un prétexte dont il ne manqua pas de se servir pour les dépouiller de ce droit de battre monnaie, qui lui portait ombrage. Par un contrat, auquel sans doute ils croyaient trouver leur avantage, et qui montre du moins de leur part un esprit de tolérance bien différent de celui qui régnait à la cour (on était au lendemain de la révocation de l'Édit de Nantes), ils arrentèrent leur privilège de fabriquer de la monnaie à un marchand de Nîmes appartenant à la religion réformée. Celui-ci avait brigué vraisemblablement pour obtenir de pouvoir conclure un tel marché, car il y trouvait le moyen de passer la frontière sans s'éloigner beaucoup et de fournir des moyens d'existence à un certain nombre de ses corréligionnaires expatriés comme lui. C'est ce que nous laisse entrevoir la lettre adressée par le ministère à l'intendant de Provence pour attirer son attention sur ce fait.

« Le sieur Daubric, marchand de la ville de Nîmes, de la religion prétendue réformée, s'est retiré, depuis quelque temps, au Sabourg, lieu dépendant de l'abbaye de Saint-Honorat de Lérins, et y fait battre monnaie en conséquence d'un bail qui lui en a été passé pour trois ans par l'économe de la dite abbaye..... et que par le même bail il est permis au dit Daubric, de la part des dits religieux, de vivre dans sa religion et d'avoir avec lui tel nombre d'amis et d'ouvriers que bon lui semblera. A quoi Sa Majesté voulant remédier, le Roi étant en son conseil a cassé et annullé le dit bail, comme aussi

tous les baux généraux ou particuliers des fermes et domaines du Sabourg faits à des fermiers de la religion prétendue réformée par les abbé et religieux de la dite abbaye de Saint-Honorat, auxquels Sa Majesté a fait très-expresses inhibitions et défenses de plus affermer les dits domaines à autres qu'à des catholiques, de donner retraite à des religionnaires, ni de plus entreprendre de faire battre monnaie au dit lieu du Sabourg sous prétexte que ce puisse être. » 1er juillet 1686. (1)

Il y avait certainement une grave inconvenance à des religieux d'employer des protestants comme fermiers, et de leur fournir le moyen d'éluder les lois faites en vue de soutenir la religion catholique dans le royaume. Mais il y avait aussi de la part du gouvernement une véritable injustice à profiter de la faute dans laquelle ils étaient tombés pour les dépouiller d'un droit qui leur appartenait en toute propriété.

Aussi bien, c'est à tort que les auteurs que nous citons ci-dessus, affirment que le privilège de battre monnaie fut enlevé définitivement à l'abbaye par Louis XIV en 1686. Les réclamations que l'abbé adressa à l'intendant de Provence furent prises en considération. Dès que les protestants eurent été congédiés du Sabourg, l'ordonnance royale fut retirée et le privilège maintenu.

Au reste les moines de Lérins ne demeurèrent plus

<sup>(1)</sup> Cit. ap. ALLIEZ, T. II, p. 414.

longtemps possesseurs de la principauté. Depuis plusieurs années déjà le duc de Savoie demandait de la leur acheter, et dès l'année 1667 le chapitre avait donné procuration à l'abbé régulier Dom Meyronnet pour traiter à Nice avec les représentants de ce prince. Des difficultés s'élevèrent du côté du ministre de France qui s'opposait à ce que le monastère de Mont-Majour, en faveur duquel il y avait une clause de substitution, donnât son consentement. Il s'en éleva d'autres du côté de l'Empereur, basées sur ce que la principauté était fief de l'Empire.

Les choses toutefois progressèrent lentement et l'acte de cession venait enfin d'être passé, quand la guerre éclata entre le duc de Savoie et le roi de France et en empêcha l'exécution.

On trouve aux archives du département l'acte de vente par l'abbaye au duc de Savoie, Victor-Amédée, de ladite terre et juridiction de Sabourg « pour la som- « me de 20.000 écus effectifs de Savoie, avec obliga- « tion pour ledit duc de rapporter à ses frais la permis- « sion du Saint-Siège et tous consentements requis et « nécessaires et d'être obligé de pacte exprez par le- « dit contrat » de payer annuellement au monastère les intérêts de ladite somme 20.000 écus à raison de cinq pour cent (31 janvier 1697). En outre le comparant adressé au duc de Savoie, qui n'avait pas satisfait à la teneur du susdit contrat, lui demandant ou de l'exécuter ou de le rompre, « attendu qu'il se présente

- « des personnes qui s'offrent de prendre la seule sou-« veraine juridiction temporelle dudit Sabourg, avec
- « des avantages considérables pour le monastère, en « acte emphitéose pour trois générations. » (1)

L'affaire fut, plus tard, reprise par le roi de Sardaigne dans le cours de l'année 1727, et se termina par acte définitif le 5 février 1729. Le nouvel acte de vente de ladite Principauté à ce prince, pour la somme de 142.000 livres de Savoie, est du 27 novembre 1728. (2)

Le chapitre du monastère avait consenti à la vente : Lérins était obligé d'obtenir à ses frais le consentement de l'abbé commendataire. Le roi de Sardaigne devait donner, en outre des 142.000 livres, 15.000 livres à Mont-Majour pour son désistement. On devait prélever, sur les 142.000 livres, ce qui était dû légitimement à la république de Gênes.

Une délibération capitulaire autorisa Dom Benoît, économe du monastère, à aller à Marseille, chez les frères Salicoffre, banquiers, pour retirer le montant de la vente de Sabourg (1729). (3)

Dans la même année, pour accomplir une des clauses de la vente qui lui prescrivait d'employer utilement, après le consentement apostolique, ce qui lui resterait

<sup>(1)</sup> Inventaire sommaire des Archives des Alpes-Maritimes, p. 154.

<sup>(2)</sup> Inventaire sommaire des Archives, etc. ibid.

<sup>(3)</sup> Inventaire des Archives, ibid.

de la somme, le monastère acheta la seigneurie de Rougon, dans le diocèse d'Aix.

On sent que les religieux de Saint-Honorat n'avaient pas les faveurs de la cour: toutes sortes de chicanes sont suscitées contre eux, et ce n'est qu'en faisant valoir avec force toute la légitimité de leurs droits, qu'ils parviennent à sauvegarder les intérêts de leur maison. L'Inventaire des Archives nous signale un incident où se peint au vif la situation de l'abbaye, en ces temps de défaveur et de mesquines taquineries.

En l'année 1710, le roi avait porté un édit confirmant les possesseurs des îles et îlots, situés le long de la mer, moyennant deux années de revenu desdits biens ou le dixième de leur valeur, au choix du prince, ainsi que deux sous pour livre, etc. etc. Les églises et monastères de fondation royale étaient maintenus et confirmés purement et simplement, sans payer aucun droit de confirmation, dans la possession et jouissance de leurs biens et droits. Les îles, îlots, etc., possédés à titre de patrimoine, étaient également exemptés du droit de confirmation. Un arrêt du Conseil d'État survint l'année suivante exigeant le droit de confirmation de tous les possesseurs, à l'exception de ceux à qui Sa Majesté ou les rois ses prédécesseurs avaient concédé les îles ou îlots à titre de patrimoine. Le monastère de Lérins, en particulier, reçut commandement d'avoir à se conformer à cet arrêt ; le sieur Pierre Renusseaux, bourgeois de Paris, était commis pour le recouvrement des finances qui devaient provenir du paiement de ces droits. Dom Laget, économe de l'abbaye, adressa alors un placet au premier président et intendant de Provence, aux fins d'être déchargé dudit droit de confirmation, s'élevant, d'après l'estimation faite par le traitant, à mille livres et deux sous pour livre sur le revenu de deux années. Voici quelques pages de cette supplique, vraiment dignes d'être citées :

« ... C'est bien en vain que le traitant s'avise de donner le nom odieux d'usurpation à une possession de cette qualité. Est-il de titre plus solide, plus stable, moins susceptible de contestation et de recherche qu'une possession de cette nature, autorisée et confirmée par l'espace de quatorze siècles, qui est un temps pour ainsi dire infini, et où tout a concouru pour rendre ces religieux possesseurs et propriétaires de ladite isle, sans le secours d'aucun nouveau titre?

« C'est bien inutilement aussi qu'il avance que cette prétendue usurpation a été faite sur le domaine de la Couronne, puisque la possession de ces religieux a commencé longtemps même avant qu'il y eût au monde et royaume de France et domaine de la Couronne, qu'elle a toujours continué, comme on dit, sans trouble ni empêchement de la part de tous les souverains à qui cette province a été en divers temps soumise, et même depuis qu'elle a été réunie à la Couronne de

France, sans qu'aucun de nos rois ni de leurs ministres les plus zélés pour l'augmentation et la conservation des domaines de la Couronne se soient jamais avisés de troubler cette possession en aucune manière, quelque exacte et sévère recherche qu'on ait faite, dans ce siècle et les précédents, des usurpateurs du domaine et des droits de la Couronne.

« Au fonds, il est certainement bien difficile de concevoir quel est le fondement de la prétention du traitant, car de quoi s'agit-il? et quel est le domaine dont jouissent ces religieux? le voici en deux mots : C'est un mauvais coin de terre, entouré et tout parsemé de rochers; c'est un désert au milieu de la mer, éloigné du commerce du monde, que ces religieux n'habitent que parce que c'est le lieu de leur fondation et de leur établissement, que pour y chanter les louanges du Seigneur et vaquer avec plus d'attention aux pieux exercices de leur Ordre, et qu'ils n'habitent enfin que par rapport à la sainteté du lieu; où il n'y a pas un pouce de terre qui n'ait été arrosé du sang d'un nombre infini de martyrs qui ont souffert et donné leur vie pour la Foi de Jésus-Christ, et où les précieuses reliques d'un très-grand nombre de ces Saints sont encore conservées avec toute la décence et la vénération possible.

« C'est une petite isle d'environ demi-quart de lieue de circuit, où ils ont fait bâtir, eux-mêmes et à leurs frais, une église et un monastère, pour se mettre à couvert des injures du temps, où l'on trouve quelques arbres plantés çà et là, qui ne produisent aucuns fruits, une vigne de très-petite contenance, qu'on n'a jamais pensé de vendanger, parce que le peu de raisins qu'elle porte sont toujours pillés et enlevés par les soldats de la garnison qu'il plaît au roi d'y tenir. On y trouve trois ou quatre petits jardins à fleurs, qui font le plaisir innocent de ces solitaires; et, s'il y a encore quelque peu de terre labourable, elle est si ingrate que la dépense de la culture va toujours beaucoup au-delà de ce qu'on y peut percevoir.

« C'est enfin une isle où il n'y a aucun atterissement, lais et relais de la mer, point de port, ni entrée pour les bâtiments, aucune madrague, ni bordigue, ni aucune sorte de droits exprimés dans l'édit, pour la confirmation desquels le traitant puisse prétendre le dixième de la valeur. Et voilà, Monseigneur, au vrai, quel est ce domaine, qu'on veut être de si grande importance, dont on porte le revenu jusqu'à six cents livres par an, que le traitant veut rendre servile et tributaire et dont il veut faire payer le droit de confirmation et de propriété, toute inutile qu'elle soit à l'économe et quoiqu'au fonds on ne puisse proprement le regarder que comme sanctifié et véritablement consacré au Seigneur et à son Église.

« Mais ce qui rend la recherche du traitant d'autant plus injuste, c'est qu'elle est formellement contraire à l'intention de Sa Majesté et à la disposition de son édit, ce qui paraît par les deux exceptions qui y sont littéralement insérées:

« La première est que le roi exempte du droit de confirmation les isles, islots, atterissements et autres droits qui sont possédés à titre de patrimoine. Et peuton raisonnablement contester à l'économe de Lérins qu'il ne possède cette isle à titre de patrimoine, puisqu'elle faisait celui des premiers disciples de saint Honorat et qu'elle a passé successivement de siècle en siècle, de religieux en religieux, jusques à ceux d'à présent, sans interruption, sans trouble ni empêchement quelconque? Ces premiers solitaires occupaient et possédaient cette isle comme leur patrimoine. Ils y étaient établis, ils en faisaient leur habitation et ils s'y nourrissaient ou des herbes, des fruits et des plantes que la terre y produisait naturellement et sans culture, ou de ce qu'ils pouvaient en retirer eux-mêmes en la cultivant; et ce droit de propriété et de patrimoine a passé sans contredit jusques aux religieux d'aujourd'hui, qui sont au lieu et place de ces premiers solitaires. Et n'est-ce pas là justement cette possession à titre de patrimoine dont parle l'édit et que Sa Majesté veut bien exempter du droit de confirmation; d'où il s'ensuit que, cette exemption étant autant littérale qu'elle l'est dans l'édit, quand même cette isle serait de quelque revenu à ces religieux, ce que non, ils seraient toujours incontestablement en droit de le percevoir sans que le traitant peut les y troubler, ni sous prétexte de ce droit de confirmation ni en aucune autre manière, parce qu'en effet cette isle est leur légitime patrimoine.

« La seconde exception consiste en ce qu'il plaît au roi d'exempter de ce droit de confirmation, les églises et monastères de fondation royale, les maintenant et confirmant purement et simplement sans payer aucune chose. Or on ne saurait disconvenir qu'il n'y a pas en France d'abbaye qu'on puisse mieux appeler royale et qui le soit à meilleur titre que le monastère de Lérins, parce que : 10 ce monastère tient lieu et place d'une des quatre abbayes que le roi Henri IV, d'heureuse mémoire, devait fonder, bâtir et doter dans son royaume en considération et en conséquence de l'absolution à lui donnée par notre Saint-Père le pape Clément VIII, (ce fait est certain, il est de notoriété publique et tous les historiens en conviennent), et 20 parce que le roi n'a employé et n'a mis d'autres biens pour la fondation et dotation de ladite abbaye que ceux même qui appartenaient déjà à ce monastère.

« Il est donc vrai que l'isle de Lérins, de même que tous les biens et domaines de ce monastère, sont exempts de la recherche du traitant, parce qu'on doit les regarder comme si le roy Henri IV les avait effectivement donnés pour la dotation de ladite abbaye qu'il a été obligé de fonder; aussi ce monastère depuis ce temps-là a toujours été considéré comme étant de fondation royale et a joui des mêmes droits et des mêmes

privilèges que toutes les autres abbayes royales du royaume. » (1)

Qu'on veuille bien nous pardonner la longueur de cette citation. Ce document, dont la rédaction est du reste fort remarquable, nous a paru particulièrement intéressant, comme donnant en raccourci un assez vif tableau de l'existence des religieux au milieu des nombreux embarras que leur avait créés le cours des âges.

Ce qui nous frappe tout d'abord, ce sont les ennuis causés à la communauté des moines par la présence d'une garnison logée dans le monastère même. Assurément les dégâts commis dans la vigne par les soldats n'étaient pas le pire des inconvénients dont on avait à souffrir. Nous avons eu précédemment l'occasion de citer une pièce des archives renfermant la copie d'une requête des religieux à l'effet d'obtenir la suppression de la garnison de Saint-Honorat, à raison des scandales de toute sorte causés par les soldats dans l'île. Comme leur poste était situé sur la plate-forme de la Tour, ils devaient nécessairement se rencontrer maintes fois avec les religieux dans l'escalier principal. Leurs officiers devaient, eux aussi, être en relations fréquentes avec le supérieur et les autres dignitaires du couvent. Ce voisinage était en somme peu favora ble au recueillement et à la régularité monastique.

<sup>(1)</sup> Inventaire des Archives, pp. 22 et 23.

Les appréciations que renferme la supplique du digne économe au sujet de l'improductivité de l'île et de la difficulté d'en défendre les maigres produits contre les déprédations des maraudeurs, sont les mêmes que l'on pourrait faire encore aujourd'hui. Ce que rapporte ce terrain privé d'eau équivaut à grand'peine aux dépenses occasionnées par la culture. La vigne cependant ne se déplait point dans ce sol rocailleux et aride; mais il est fort difficile de la protéger contre les gens de passage, qui abordent dans l'île à toutes les heures du jour et de la nuit. La partie boisée, elle aussi, a beaucoup à souffrir de ce va-et-vient incessant des gens de mer. Ils coupent et cassent les jeunes arbres pour alimenter leurs feux, et empêchent ainsi les pousses nouvelles de remplacer les vieux pins séculaires, que déciment, chaque année, les tempêtes de la mauvaise saison.

Nous n'insisterons pas sur la valeur des arguments par lesquels on soutient dans cette pièce les droits de l'abbaye contre les prétentions du fisc. Ils ont du moins pour nous aujourd'hui cet intérêt spécial, de nous offrir un résumé très net des titres historiques de cette illustre fondation, tels qu'ils nous sont apparus successivement, d'après les faits et les documents authentiques, dans tout le cours de ce récit.

Le lecteur a pu remarquer enfin que, malgré la modestie du style monastique si parfaitement observée dans la teneur de cette requête, le début n'en est pas toutefois sans quelque fierté et quelque grandeur, quand le défenseur des droits du monastère rappelle combien la partie adverse est mal venue à parler « d'usurpation faite sur le domaine de la Couronne, » puisque la possession a commencé « longtemps même avant « qu'il y eût au monde et royaume de France et do- « maine de la Couronne. » Le « traitant » contre lequel on soutient ici le procès, n'était pas la seule personne à qui il fût utile de méditer cette vérité; d'autres encore auraient pu, en même temps que lui, en faire leur profit, à savoir, les légistes, trop oublieux des origines de la monarchie en France, les ministres, agents trop empressés de l'arbitraire royal, et enfin le Grand Roi lui-même.

Il y eut encore dans la même année une seconde requête du même économe, faisant observer que l'île renferme non un château, mais une forteresse, dont le commandant pour le roi est le maître plutôt que les religieux; puis une requête de l'abbé régulier, et d'autres encore l'année suivante tendant toujours à obtenir décharge des droits nouvellement établis. Malgré cela le traitant faisait saisir un mulet et mettre le séquestre sur les vins et les fruits appartenant au monastère, comme s'il était sûr de l'emporter. Enfin pourtant, à force de constance dans la défense de leur pos-

CH. XII. RÉTABLISSEMENT DE LA COMMENDE 211 session si solidement démontrée, les religieux obtinrent un arrêt du Conseil d'État déchargeant l'abbaye du droit imposé aux possesseurs d'îles et d'îlots.

## CHAPITRE XIII

## Décadence finale du Monastère. Sécularisation.

Mgr d'Anthelmi, évêque de Grasse, se fait donner la commende de l'abbaye. — Le roi unit le monastère à la Congrégation de Cluny. — État déplorable où il était tombé. — Les Impériaux s'emparent des îles de Lérins, mais en sont délogés bientôt par le maréchal de Bellisle. — Mgr de Jarente, évêque de Digne, abbé commendataire. — Derniers efforts du prieur claustral pour ramener la régularité dans le monastère. — Sécularisation.

Cependant on travaillait toujours à déposséder les Cassinistes du monastère de Lérins et à détruire l'union tant de fois refaite et confirmée de l'abbaye avec la Congrégation de Sainte-Justine. Le grand prétexte invoqué perpétuellement, c'était l'antipathie et la défiance que devait exciter la subordination des religieux français à l'égard des supérieurs italiens. L'évêque de Grasse, dans un Mémoire, se fit l'organe de tous les griefs que l'on pouvait alléguer, à tort ou à raison contre l'union, et les entassa pour en accabler définitivement la congrégation du Mont-Cassin. Il ne manqua pas d'insérer dans son mémoire les plaintes rédi-



LÉRINS. — Intérieur de l'église abbatiale



LÉRINS. — La Bibliothèque



Armes de l'Ordre de Cîteaux



Armes de l'Abbaye de Lérins

gées par les religieux qui se disaient opprimés, et voulut que l'on acceptât comme démontrés, les faits manifestement outrés, allégués par les murmurateurs et les mécontents.

En tout cas les religieux avaient grand tort de se diviser sur des questions de nationalité et sans doute aussi de jalousie et d'ambition; un intérêt commun aurait dû les réunir pour un effort unique: chercher à obtenir la suppression de la commende. Pour ce but, il fallait se bien garder d'exciter les susceptibilités des Italiens, car eux seuls pouvaient ménager au monastère en souffrance l'appui de la cour romaine.

Philippe de Vendôme, abbé commendataire de Lérins, étant mort (1727), les religieux, en vue d'obtenir la suppression de la commende, renouvelèrent leurs instances auprès du cardinal de Fleury, devenu premier ministre de France. « Pour parvenir avec plus de facilité à les faire entendre, dit le Mémoire des religieux, ils résolurent de mettre dans leurs intérêts M. Anthelmi, évêque de Grasse, attaché depuis longtemps à M. le Cardinal de Fleury, dont il avait été le grandvicaire à Fréjus. Après avoir instruit ce prélat des solides raisons qu'ils avaient de demander la libre jouissance de leur mense abbatiale, ils convinrent avec lui, qu'au cas qu'ils obtinssent cette jouissance, il lui serait créé une pension annuelle de 4.000 livres, qui serait unie à perpétuité à l'évêché de Grasse.

« Les religieux lui remirent tous les titres sur lesquels leur demande était fondée; cet évêque vint à la cour, et se donna des mouvements pour cette affaire dont le succès lui devait être commun avec les religieux. »

On verra bientôt qu'il travaillait pour lui-même.

« Les premières démarches de M. l'évêque de Grasse firent d'abord surseoir la nomination d'un abbé commendataire, jusqu'à ce qu'on eût examiné si l'abbaye appartenait aux religieux de Lérins.

« Il se passa environ deux ans, sans qu'il y eût rien de décidé sur cette affaire; M. l'évêque de Grasse eut, dans cet intervalle, de quoi se consoler de cette indécision: une abbaye de 7.000 livres de rente, à laquelle il fut nommé, sembla promettre un heureux succès de ses démarches, pour y joindre la pension de 4.000 livres sur l'abbaye de Lérins. »

Cet évêque était bien en cour; il réussissait dans tout ce qu'il entreprenait. Les religieux de Lérins s'attendaient à une heureuse issue pour leur affaire, d'autant plus que les lettres de l'évêque leur faisaient concevoir les plus belles espérances.

Tout à coup, un premier signal d'alarme leur arriva. Une lettre de l'évêque leur disait « qu'il ne fallait se flatter de rien, que le roi voulait nommer à leur abbaye; qu'on parlait de déclarer leur union abusive et de lui donner (à lui-même évêque) juridiction sur eux et sur le monastère. »

L'abbé régulier de Lérins voulut se rendre à Paris « pour soutenir les intérêts de la congrégation auxquels ceux de l'évêque de Grasse devenaient contraires. » L'évêque lui écrivit pour l'en dissuader, lui disant « qu'il n'y avait aucune nécessité à son voyage. et qu'il trouverait tout achevé, à moins qu'il ne survint des traverses qu'il ne prévoyait pas. »

« Mais, continue le Mémoire des religieux, quelle fut enfin la douleur et la consternation des abbé et religieux, lorsqu'ils apprirent que le roi avait, par un brevet du 14 janvier 1732, réuni leur abbaye à l'évêché de Grasse, et que, par un autre brevet du 26 du même mois, Sa Majesté avait ordonné que la vacance de l'abbaye cesserait au jour et date du brevet, duquel jour l'évêque de Grasse jouirait de tous les revenus, à la charge de faire des diligences en cour de Rome, pour obtenir les bulles de réunion, et en justifier dans l'année, faute de quoi, l'abbaye retournerait en économat, après l'année expirée. » (1)

En vain, pour détourner ce coup, les religieux formèrent en cour de Rome opposition à l'obtention des bulles sollicitées par l'évêque de Grasse. Un arrêt du conseil d'État (8 janvier 1732) débouta les religieux de leur opposition, le roi se prétendant en possession « de nommer à l'abbaye de Lérins en exécution du concordat passé entre Léon X et François Ier. » Il est

<sup>(1)</sup> Cit. ap. Alliez, Hist. du Monast. de Lérins, T. II, pp. 420 et sq.

bien vrai que les rois n'en avaient pas usé aussi nettement jusqu'ici, mais aussi bien, M. Anthelmi disait dans son Mémoire, qui parut en réplique à celui des religieux, que ceux-ci étaient « en possession, depuis deux siècles, de surprendre la religion des Souverains Pontifes et celle de nos rois, » C'est effacer d'un trait de plume bien des considérants des ordonnances royales du temps passé, lesquelles ne manquaient jamais de reconnaître les droits des religieux, tout en se permettant d'y déroger, pour une fois seulement, en faveur de tel personnage bien méritant, sans que cela dût tirer à conséquence pour l'avenir, et en déclarant nul et de nul effet tout acte semblable que leurs successeurs oseraient se permettre par la suite. Ces grands princes n'avaient pas su voir jusque là que toutes les prétentions des moines de Lérins avaient leur réponse à l'avance dans le concordat de Léon X et de Francois Ier. Ce concordat, il est vrai, déclarait que le roi ne pouvait nommer aux abbayes que des moines choisis dans l'Ordre même auquel elles appartenaient. Mais le moyen de faire entendre des restrictions à un roi tel que Louis XIV, qui en usait avec le Saint-Siège comme sa noblesse avec les moines: aux gens d'église, toutes les obligations et les charges; aux grands seigneurs, la jouissance et les revenus.

Nous ne voudrions pourtant pas accuser l'évêque de Grasse d'avoir, de dessein prémédité, ourdi une intrigue pour s'approprier l'abbaye aux dépens des religieux, après avoir accepté la commission de soutenir leurs intérêts et de la leur conserver. Tout ce que l'on peut dire, c'est qu'en homme délié, voyant le roi pencher du côté du maintien de la commende et de la désunion d'avec le Mont-Cassin, il sut se retourner à temps, abandonner son rôle de contradicteur des prétentions royales, et ouvrir les mains pour recevoir luimême la commende et unir les revenus de la mense abbatiale à son évêché. Ainsi, à la place de la pension de 4.000 livres qui lui était assurée pour son succès comme défenseur, il obtint, en acceptant gaîment sa défaite, la possession pleine et entière de l'objet même du débat.

Le cardinal de Fleury put donc écrire la lettre suivante à Dom Jordany, abbé régulier de Lérins:

« M. l'évêque de Grasse, Monsieur, n'a point abusé de votre confiance, ni supprimé aucune des raisons sur lesquelles vous appuyez vos prétentions; il a présenté, sans aucune réserve, vos titres. Mais le roi les ayant fait examiner, l'on a trouvé qu'ils étaient défectueux, et que Sa Majesté était en droit et possession de nommer à cette abbaye. En cet état, Sa Majesté en a fait, par de justes motifs et pour de bonnes fins, la des tination que l'on vous a dite.

« Je vous honore, Monsieur, parfaitement.

« Signé: Le Cardinal de FLEURY.

« A Issy, le 22 février 1732. »

Le *Mémoire* de l'évêque de Grasse dit, dans le même sens : « Sa Majesté a décidé, à l'insu de l'évêque de Grasse, et sans qu'il ait contribué en rien à cette décision. » (1)

Par un arrêt du 26 mars 1740, le roi cassa l'union de Lérins avec le Mont-Cassin et unit ce monastère à la congrégation de Cluny, ancienne observance. Les religieux se portèrent appelants de cet arrêt; de leur côté les procureurs du pays firent des démarches pour obtenir l'union à une congrégation de France. Le 9 juillet 1756, le conseil d'État confirma l'arrêt du prince. (2)

Les rapports de l'évêque de Grasse avec le monastère étaient loin d'être aisés. Onze ans seulement après sa nomination (19 juillet 1743), il se décida à y faire sa première visite; mais dans quelles conditions! L'abbé régulier avec le P. cellerier et deux autres religieux seulement se présentèrent pour le recevoir. Trois religieux étaient enfermés dans leurs chambres avec un soldat qui les gardait: il paraît que l'on redoutait de leur part autre chose que de simples protestations; bientôt après ces trois rebelles furent relégués, par ordre du roi, dans divers monastères de l'ancien Cluny

<sup>(1)</sup> Cit. ap. ALLIEZ, ibid. p. 425.

<sup>(2)</sup> ALLIEZ, ibid. p. 427.

L'évêque de Grasse en vint à composer un Mémoire pour demander la sécularisation de Lérins. Ce n'était point là le vœu des moines qui l'habitaient: ils répondirent par une lettre qui ne parvint pas à temps pour être lue par Mgr Anthelmi, car il mourut sur ces entrefaites. Elle fut reçue par l'évêque de Digne, Louis Sextius de Jarente de la Bruyère, successeur de l'évêque de Grasse dans la commende de Lérins. « Nous avons demandé, disait le prieur D. Maxime Raimbert, et nous demandons encore notre union à l'Ordre de Cluny, et nous n'avons aucune inclination pour la sécularisation, désirant vivre et mourir dans notre présent état, conformément à notre union à Mont-Cassin qu'une force supérieure nous a obligés d'abandonner. »

Il explique le caractère de l'opposition faite à l'évêque de Grasse: « Toutes les contestations entre M. d'Anthelmi et nous n'ont proprement roulé que sur la juridiction épiscopale à laquelle nous avons toujours formé de nouvelles oppositions, nonobstant différents arrêts qu'il avait surpris de la religion du roi. »

Si nous nous en rapportons aux griefs que l'évêque allègue contre les religieux, l'état de la communauté était assurément déplorable; mais la faute en était, en

<sup>(1)</sup> ALLIEZ, ibid. p. 428,

grande partie, aux abbés commendataires, qui ne s'occupant de leur abbaye que pour en tirer des revenus et empêchant les moines qui l'habitaient de se gouverner par leurs supérieurs naturels, rendaient toute réforme impossible, faisaient tomber la vie claustrale dans la langueur et amenaient insensiblement les habitants du cloître au dégoût de leur sainte vocation. On voit par une correspondance de Mgr d'Anthelmi au sujet de la discipline du monastère, que les religieux faisaient des démarches auprès du procureur général de Cluny pour obtenir des permissions de séjourner hors de l'île et arrivaient, par son moyen, à faire lever par le roi luimême les défenses qu'il leur en avait faites. « Dès qu'il plaît au roi d'ôter les défenses que S. M. avait faites aux Lérinois d'aller à Vallauris, je suis prêt d'y donner les mains. Il n'y a aucun malade, et l'air de l'île est un des meilleurs de la contrée.... Je vous aurais, Monsieur, demandé moi-même de révoquer cette défense, si j'avais été averti que la sortie de l'île eut été nécessaire à la santé. Il est à craindre, Monsieur, que ces religieux ne veuillent séjourner à Vallauris un temps considérable, en nombre et sans nécessité. Je sais qu'ils comptent de tout obtenir de vous, Monsieur, par le crédit du procureur de Cluni.... Je prends seulement la liberté, Monsieur, de vous supplier de ne pas déférer aux rapports du procureur de l'ancien Cluni.

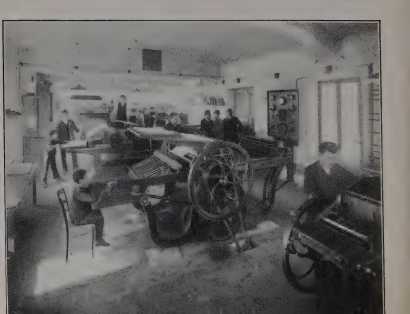
« Il ne peut rien savoir que par les parties mêmes. Il m'est aussi revenu que les religieux se sont fait don-



Arbaye de Lérins, -- Vue prise sur les rochers du rivage



LÉRINS. — Cour intérieure de l'Orphelinat



ner des certificats de leur bonne vie et mœurs par des curés du voisinage. J'en connais trois de leurs créatures qui peuvent les avoir souscrits; mais je doute fort si celui du lieu de Vallauris est de ce nombre, il m'a écrit ces dernières années... à leur sujet. J'espère bien aussi, Monsieur, qu'en pareille matière, vous en déférerez aux évêques. Je ne refuserai pas un intendant de province à qui je donnerai des preuves; mais il me paraîtrait injuste que mes demandes pour le bien dépendissent d'un secrétaire d'intendance ou d'un subdélégué.

« Je vous supplie instamment, Monsieur, de vouloir bien prendre un temps commode à S. M. pour luy communiquer mon projet sur les moyens que je propose pour rétablir quelque ordre à Lérins... Que peut craindre un évêque qui ne poursuit que le bien, et un bien nécessaire, connu à tous ceux qui veulent jeter les yeux sur la vie qu'ont menée ces religieux avant la sortie de sept d'entr'eux et le scandale arrivé l'été dernier dans le monastère même?..

« Ce monastère, Monsieur, est sans supérieur régulier. Dom Benoît, qui est leur ancien, n'est pas capable de gouverner sans toucher à ces antiquités. Ils ne vont être que six. Dom Benoît aspire de se camper à Vallauris sain ou malade. Le cellerier sera de séjour; si un troisième, se disant malade, demande d'y aller, pourrai-je le refuser? La communauté sera partagée. Aucun confesseur parmi eux n'est capable de l'être et d'être par moy approuvé, aucun capable de les instruire de

leur devoir, de les concilier. Il n'est pas possible, Monsieur, que le roy veuille soutenir ce dérangement. » Grasse, 15 avril 1744. (1)

On voit par les tristes renseignements que nous fournit cette lettre, combien le régime de la commende avait été désastreux pour la malheureuse abbaye, et combien sa désunion d'avec la congrégation italienne et son union à la congrégation des Bénédictins de France avait peu contribué à y faire revivre la ferveur et la régularité monastique. On y voit aussi combien l'évêque de Grasse cherchait peu à améliorer la situation, par les moyens que la charité et le zèle doivent suggérer à un pasteur et à un père. Il dénonce les désordres, il les exagère même vraisemblablement, il charge des plus noires couleurs le tableau qu'il en trace, tout cela pour arriver au but qu'il poursuit et qui est selon ses intérêts, à savoir d'obtenir la sécularisation du monastère et l'union des biens qui en dépendent au temporel de l'évêché de Grasse. Tous ses efforts tendent visiblement, non pas à réformer cette abbaye dont il est le supérieur, et à la faire revivre en y ranimant l'amour de la discipline et des observances régulières; mais à la supprimer et à la détruire pour disposer de ce qui lui appartient. Ne savons-nous pas qu'après en avoir pris possession par voie de procu-

<sup>(1)</sup> Inventaire des Archives des Alpes-Maritim s, p. 66.

reur, il est resté onze ans avant de daigner seulement la visiter?

Une autre matière à dispute entre les religieux et l'évêque Anthelmi avait été fournie par les dégâts commis dans le monastère et l'île de Lérins, en 1746, lors de la guerre avec les Impériaux.

La première guerre de Sept ans ou guerre de la succession d'Autriche eut, comme on le sait, successivement pour théâtre les Flandres, la Hollande, l'Allemagne, l'Autriche et l'Italie. La Provence n'eut à s'en ressentir que durant la période finale et pendant les derniers actes sanglants qui amenèrent le dénoûment de cette longue lutte.

Après le traité de Dresde, qui fut conclu, en 1745, entre Frédéric de Prusse et Marie-Thérèse d'Autriche, la guerre, se continuant entre les forces unies de la France et de l'Espagne d'un côté, et les armées alliées de l'Autriche et du Piémont soutenues par la marine anglaise, de l'autre, se transporta en Italie, non loin des frontières de la Provence.

En septembre 1746, la ville de Gênes tomba aux mains des Austro-Sardes, et bientôt après, leur armée, conduite par le comte de Brown, passa le Var, combinant ses mouvements avec ceux de l'escadre anglaise qui suivait le littoral.

Ayant établi son camp à Cannes, le comte de Brown résolut de s'emparer des îles de Lérins, dans le but

d'assurer ses approvisionnements par mer. De la pointe de la Croisette, il fit canonner le fort de Sainte-Marguerite, tandis qu'un navire anglais, embossé à peu de distance de cette même forteresse, la bombardait sans relâche. Au bout de vingt-quatre heures, six cents Croates de son armée passèrent l'étroit canal et vinrent occuper l'île. Le lendemain le fort tomba entre leurs mains, et, dans l'intervalle, ils avaient réduit déjà la garnison de Saint-Honorat, qui ne se composait que de vingt hommes.

Durant le séjour qu'elles firent en Provence, les troupes du comte de Brown commirent d'affreux ravages dans tous les lieux qu'elles occupèrent. Les Cannois, qui, à l'approche de l'ennemi, s'étaient réfugiés en grand nombre aux îles de Lérins, ne trouvèrent, en rentrant chez eux, que la dévastation et les ruines (décembre 1746).

Au mois de février 1747, les Génois, par un effort héroïque, se soulevèrent contre les Autrichiens. Cette diversion inattendue priva le comte de Brown des secours et des renforts sur lesquels il comptait pour se soutenir en Provence. Le maréchal de Bellisle s'avançait contre lui avec des troupes considérables; il fut forcé de reculer et bientôt toute l'armée d'invasion abandonna les postes qu'elle occupait sur notre territoire pour se retirer au-delà du Var.

Dès ce moment, des troupes françaises furent envoyées contre les îles Sainte-Marguerite et SaintHonorat et établirent une batterie à bombes pour attaquer en premier lieu le fort. L'escadre anglaise, commandée par le vice-amiral Bing, soutenait la position des Impériaux dans les deux îles; mais un gros temps survint qui le força de s'éloigner, et les franco-espagnols profitèrent de son absence pour transporter dans Sainte-Marguerite un corps de quatre mille hommes, en même temps que des galères y débarquaient tout ce qui était nécessaire pour attaquer le fort. Aux signaux que leur fit le commandant du fort pour les rappeler à son secours, les vaisseaux anglais se rapprochèrent; mais presque aussitôt après ils reprirent le large sans tirer une bordée. Alors la garnison, composée de cinq cents hommes, se trouvant presque à bout de munitions et dans un ouvrage à demi-ruiné, mit bas les armes. Le maréchal de Bellisle, qui se trouvait à Cannes, l'envoya à Nice pour faire échange de prisonniers. (1)

L'occupation étrangère avait été encore une fois ruineuse pour le monastère de Lérins. Les archives nous ont conservé un extrait du procès-verbal du chapitre relatif à une contribution de 1155 livres imposée au monastère par les Austro-Sardes, maîtres de l'île Saint-Honorat (28 décembre 1746); puis un devis d'estima-

<sup>(1)</sup> Opérations militaires dans les Alpes-Maritimes, par M. H. Moris, Paris, 1886.

tion sur les dommages causés dans l'île par les Austro-Sardes et les Franco-Espagnols, dommages estimés 84.513 livres par les estimateurs jurés, à la requête des religieux; enfin un rapport sur les dommages faits à la tour et au monastère par les coups de canon. (1)

Un autre devis estimatif des pertes avait été dressé par l'ingénieur Anthelmi, neveu de l'évêque de Grasse abbé commendataire. Comme ce devis tardait trop à leur être communiqué, les religieux accusèrent le prélat de vouloir s'emparer du droit d'indemnité et laisser l'intérieur du monastère et les chambres sans être réparées et inhabitables. (2)

Louis Sextius de Jarente de la Bruyère, évêque de Digne, succéda à d'Anthelmi, évêque de Grasse, comme abbé commendataire de Lérins, le 10 janvier 1753. Il fut le dernier.

- D. Maxime Raimberţ, le prieur, dans la lettre de félicitation qu'il eut à lui adresser, lui décrivait en ces termes l'état du monastère:
- « Le monastère de Lérins subsiste encore et forme un corps de communauté, où l'office divin continue ainsi que les autres actes de régularité. Le revenu ne fait qu'une masse commune et nous sommes, tous compris, religieux, desservants et domestiques, vingt personnes.
  - (1) Inventaire des archives, etc. . 38.
  - (2) Alliez, Hist. du Monast. de Lérins. T. II. p. 428.

« Il y a actuellement des offices claustraux et des bénéfices simples qui composent la mense conventuelle du monastère et dont les religieux sont pourvus.... »

Il parle ensuite de l'esprit qui anime la communauté et déclare bien nettement, contrairement à ce qu'avait prétendu l'évêque de Grasse, qu'elle n'a aucun désir de se dissoudre et d'en venir à sa sécularisation.

« Nous avons demandé et nous demandons encore, dit D. Maxime Raimbert, notre union à l'Ordre de Cluny, et nous n'avons aucune inclination pour la sécularisation, désirant vivre et mourir dans notre présent état, conformément à notre union à Mont-Cassin qu'une force supérieure nous a obligés d'abandonner. » (1)

L'année précédente, en effet, le 13 mai 1752, Dom Maxime Raimbert s'était présenté devant le chapitre général de Cluny pour y exposer que les religieux du monastère de Lérins avaient rempli toutes les formalités nécessaires pour leur union à l'Ordre, et demander, en leur nom, confirmation de cette union. Le chapitre, après avoir fait l'éloge de son zèle et témoigné une grande satisfaction de voir réunir à Cluny une abbaye aussi célèbre, lui avait donné acte de sa demande.

Le prieur de Lérins demanda l'autorisation de sui-

<sup>(1)</sup> Cit. ap. Alliez, Hist. du Monast. de Lérins, T. II, p. 429.

vre l'ancienne observance de Cluny, ce qui lui fut accordé.

Malgré tout, Lérins avait subi de trop rudes épreuves, durant la dernière période du règne de la commende, pour que la ferveur et la piété y pussent renaître. Les grandes familles continuaient de considérer les monastères comme le lieu de refuge ou de détention de ceux de leurs enfants trop mal doués pour faire leur carrière dans le monde.

D. Maxime Raimbert écrit, à la date du 30 janvier 1763, au grand vicaire de Grasse pour lui demander conseil sur la conduite qu'il doit tenir à l'égard d'un sujet qu'on lui avait recommandé. Ce sujet « s'est présenté dans le monastère en habit d'ecclésiastique mondain et cavalier, sans aucune marque de religieux. Il a trouvé sa bouteille de table un peu éventée, reprochant au prieur que le vin était aigre; il a manifesté des vouloirs sur quelque chambre privilégiée et sur des jardins; il a eu peine à débourser tout de suite une partie de la somme qu'on lui a confiée pour sa pension; il ne veut pas se contenter d'être au niveau des autres religieux pour la nourriture et le vestiaire; il a fait pressentir qu'il n'était pas fait pour demeurer toute l'année dans la solitude; et il a déclaré en entrant dans le château de Vallauris au retour qu'il y a fait de Lérins, qu'il saurait bien se faire reconnaître par les domestiques du nombre des maîtres. Le prieur prie le grand vicaire de rappeler à ce sujet qu'un religieux doit être égal en tout à tous ceux qui composent la communauté. « Un seul commandant,

- « une seule bourse, un seul habillement, exactitude
- « aux devoirs de l'Eglise, éviter le monde, aimer la
- « retraite, beaucoup de soumission à ses supérieurs,
- « beaucoup de politesse à ses confrères. Voilà comme
- « doit être composée une maison religieuse. »

Le digne prieur claustral a mille fois raison, mais tous les efforts de son zèle viennent échouer en face des éléments auxquels il a affaire. « Avouez, mon « cher Monsieur, conclut-il, qu'un supérieur est bien « à plaindre; il voudrait rendre service aux uns, il « voudrait ne pas dégoûter les autres, et ce milieu « est très-difficile dans ce bas monde. »

Quelques années après, se trouvait à Lérins un jeune homme appartenant à l'une des plus grandes familles de France; boiteux et bègue, il fut vivement poussé à embrasser la vie monastique: un instant, il parut céder à ces exhortations, car on le vit à l'église revêtu de l'habit religieux. Mais bientôt, en proie à une violente colère, il déchira ce vêtement et protesta qu'il ne le reprendrait plus. (1)

La décadence continuait d'année en année et conduisait irrémédiablement au terme fatal une maison qui

<sup>(1)</sup> ALLIEZ, T. II, p. 434.

s'était soutenue prospère durant tant de siècles et qui avait compté des jours d'une gloire si éclatante et si pure.

En 1768, le roi Louis XV ayant demandé à Mgr de Prunières, évêque de Grasse, des renseignements sur les différents Ordres religieux de son diocèse, ce prélat traça, dans sa réponse, un tableau aussi lamentable que sincère de l'état de déchéance auquel étaient descendus la plupart des établissements monastiques dont il avait à rendre compte, comme renfermés dans les limites de son territoire. La maison de Lérins n'était pas en meilleure situation que les autres. Elle ne comptait plus que sept religieux, lesquels, au lieu de résider assidûment dans leur monastère, n'y demeuraient que quelques mois de l'année, et s'en allaient, le reste du temps, dans les villes et les contrées voisines, dépenser leurs revenus auprès de leurs parents ou de leurs amis. En conséquence, plus d'office conventuel, plus d'observance des règlements monastiques, plus de vie de communauté; mais à la place, la dissipation, le vagabondage, et, pour comble de maux, les discordes et les rivalités qui leur rendaient la vie commune intolérable. Quelques-uns d'entre eux demandaient leur sécularisation personnelle; d'autres, la sécularisation du monastère tout entier. Il y avait cependant parmi eux un religieux dont la tradition a conservé le souvenir, comme ayant fait, durant plusieurs années, tous les efforts possibles pour obtenir le retour de ses con-

frères à l'observance de leur règle et un emploi mieux ordonné des revenus de l'abbaye. Mais toutes les démarches qu'il accomplit dans cette vue demeurèrent sans succès et sa bonne volonté fut rendue impuissante par l'obstination des six moines relâchés en la compagnie desquels il se voyait obligé de vivre s'il demeurait à Lérins. Il finit, paraît-il, par renoncer à relever cette maison de l'état misérable où elle était tombée, car on cite de lui cette parole, qu'il écrivait à l'un de ses amis dans son découragement : « Qu'on fasse du « monastère de Lérins une caserne de soldats, un corps « de garde, peu importe, mon parti est pris, je tâche-« rai d'entrer dans l'Ordre de Cluny. » (1)

Les jours du monastère de Lérins étaient désormais comptés.

En 1787, Mgr de Jarente, qui, depuis l'année 1758, avait été transféré du siège épiscopal de Digne à celui d'Orléans, se démit de sa charge d'abbé commendataire de Lérins. Les évêques de Grasse et de Senez obtinrent, au mois d'août de la même année, une bulle du pape Pie VI, autorisant l'archevêque d'Aix à unir l'abbaye à l'évêché de Grasse, sous une redevance annuelle en faveur de celui de Senez. La bulle, par autorisation du roi Louis XVI, fut enregistrée en novembre au Parlement d'Aix. Et dès l'année suivante, 1788, la suppression canonique de l'abbaye fut prononcée et

<sup>(1)</sup> Histoire de Grasse, par l'abbé S. MASSA.

confirmée par le conseil d'Etat. Il ne restait au monastère que quatre religieux, y compris le prieur claustral, Dom François Joseph Théodule Bon. Ils se retirèrent dans leurs familles avec le brevet d'une pension viagère de quinze cents livres, et y coulèrent des jours obscurs, sans qu'aucun d'eux ait laissé après lui la trace d'une protestation ou l'expression de quelque sentiment de regret d'avoir dû s'exiler de l'île des Saints.



Ancien Sceau de l'Abbaye

## CHAPITRE XIV

## Lérins depuis la Révolution

Les reliques du monastère sont distribuées aux paroisses du voisinage. —
L'île Saint-Honorat, déclarée propriété nationale, est vendue aux enchères publiques. — Elle passe successivement aux mains de différents propriétaires. — Mgr Jordany en devient acquéreur et la confie à des religieux. — La Congrégation de Sénanque appelée à en prendre possession — Notice sur cette Congrégation et sur son fondateur le Rmo Père Dom Marie-Bernard. — Il transporte sa résidence à Lérins. — La journée d'un Moine cistercien de Lérins. — Son successeur, le T. R. Père Dom Marie-Colomban. — Ses travaux pour compléter la restauration de Lérins. — Achat de l'île.

Au moment de la sécularisation du monastère de Lérins, les commissaires du gouvernement dressèrent l'inventaire de tous les biens meubles et immeubles appartenant à la mense conventuelle. Tout le mobilier fut concédé aux derniers religieux habitant l'île actuellement, et en conséquence ils furent autorisés à se partager entre eux les volumes qui restaient de l'ancienne bibliothèque, autrefois si célèbre. Cette magnifique collection de livres rares et de manuscrits précieux avait été dilapidée déjà en partie sous les abbés commendataires.

Les reliques que possédait le monastère furent distribuées, par ordre de Mgr de Prunières évêque de Grasse, aux principales paroisses de son diocèse. Cannes eut en partage la belle châsse en argent donnée autrefois au monastère par Jean André de Grimaldi et qui reposait ordinairement sous l'autel de la chapelle de Sainte-Croix. Ce monument précieux de l'art de la Renaissance disparut en 1793 sans qu'on ait jamais pu en retrouver la trace. Mais l'église de Cannes est restée en possession de la caisse en bois dur qui se trouvait renfermée dans la châsse en orfèvrerie et dans laquelle sont conservés plusieurs ossements du corps de saint Honorat.

Nous avons eu l'occasion de raconter que dans les dernières années du XIVe siècle, sous le gouvernement de l'abbé Rostang, le chef du vénérable fondateur de Lérins avait été mis à part dans un reliquaire en forme de buste. Cette relique insigne fut réservée pour la ville de Grasse, tandis que les deux bras étaient accordés aux paroisses du Cannet et de Mougins. Grasse possède, en outre, dans une châsse, une portion considérable du corps lui-même.

Confisquée par le gouvernement révolutionnaire et déclarée propriété nationale, l'île Saint-Honorat perdit jusqu'à son nom. Elle s'appela l'île Pelletier, en même temps que Sainte-Marguerite, sa voisine, s'appelait l'île Marat. Dans le cours de l'année 1792, comme on crai-

gnait que les flottes anglaise et espagnole ne tentassent d'opérer une descente sur la côte, le maire de Cannes Féry s'occupa d'en organiser la défense. Des vedettes furent établies sur divers points, notamment à Saint-Honorat, et, vers la fin de cette même année, des troupes assez nombreuses se trouvèrent cantonnées aux îles Marat et Pelletier. (1)

Déjà cependant, cette dernière avait été vendue par l'État avec les bâtiments qu'elle contenait, à un particulier. Le 9 mars 1791, le sieur Alziary de Roquefort acheta l'île Saint-Honorat aux enchères publiques qui eurent lieu à Grasse. Quelques années plus tard, sa fille cadette, Marie-Blanche, ancienne actrice de la Comédie Française, où elle était connue sous le nom de Melle Sainval, vint habiter le monastère fortifié, cherchant sans doute à oublier dans cette sombre retraite les déboires de sa carrière théâtrale. Elle avait approprié à son usage la partie ouest de la Tour et s'était établi, à l'aide d'une table d'autel, un balcon donnant sur la mer. Ainsi, comme une frêle hirondelle longtemps battue par les orages, elle avait suspendu son nid aux créneaux du vieux donjon monacal, et, du haut de cet abri, elle contemplait l'inconstance des flots avec une âme plus sereine, sans doute, qu'elle n'avait fait jadis l'inconstance du public. Mais quand l'âge

<sup>(1)</sup> Philippe PINATEL, Quatre siècles de l'Histoire de Cannes, p. 149.

fut venu amortir les feux d'une imagination romanesque et quand les infirmités qu'il apporte avec lui commencèrent de réclamer un logis un peu plus abrité, Melle Sainval céda enfin aux prières de sa famille, quitta l'île et alla s'établir à Draguignan où elle mourut en février 1836, âgée de 85 ans. (1)

Les héritiers de Melle Sainval mirent l'île en vente et elle passa successivement entre les mains de divers propriétaires dont quelques-uns exercèrent, à l'endroit des bâtiments, des actes de vandalisme regrettables.

Elle tomba en dernier lieu en la possession d'un ministre anglican, M. Sims, qui n'en put jouir guère qu'une année. A sa mort, survenue en 1857, M. Augier, de Draguignan, devint acquéreur de l'île Saint-Honorat avec l'intention de rendre au culte les églises du monastère. Ce n'étaient plus, hélas! que des ruines.

Enfin, en 1859, Mgr Jordany, alors évêque de Fréjus et dont un des ancêtres avait été abbé de Lérins, eut la consolation de racheter cette île, rendue vénérable par la poussière de tant de saints et de martyrs qui y ont été ensevelis dans le cours des âges. Il en fit une propriété du diocèse de Fréjus, et résolut d'y établir une communauté religieuse qui continuerait, sur cette terre sacrée, les traditions de prière perpétuelle et de pénitence laborieuse que les moines y avaient

<sup>(1)</sup> J.-B. SARDOU, Gazette du Midi, 25 décembre 1873.

établies autrefois. C'est le 9 février de cette même année 1859, que Mgr Jordany accompagné de Mgr Chalandon, archevêque d'Aix, vint solennellement prendre possession de l'île des Saints. Les deux prélats célébrèrent successivement l'auguste Sacrifice au milieu des ruines de la grande église de Saint-Honorat, et dans d'éloquents discours mêlèrent aux accents de leur douleur causée par la vue des débris qui jonchaient le sol, l'expression de leur joie à la pensée de voir bientôt les antiques murailles se relever, et les hymnes sacrées retentir de nouveau dans leur enceinte.

Le 31 mai de la même année, Mgr Jordany revint pour installer à Lérins trois Frères agriculteurs de Saint-François-d'Assise. Mais ils y demeurèrent peu. Le 18 février 1861, ils furent remplacés par les Religieux de Saint-Pierre-ès-Liens, congrégation fondée à Marseille par le pieux abbé Fissiaux. Ceux-ci, pendant huit ans, s'occupèrent de l'exploitation des terres et de la direction d'un orphelinat dont l'évêque de Fréjus avait eu la charitable initiative. Mais il était dans les vues de la Providence de ressusciter à Lérins la vie monastique sous sa forme la plus complète et d'y ramener des religieux, pratiquant, comme ceux d'autrefois, les austérités de la vie cloîtrée, l'alliance des études sacrées et du travail des mains, et la solennité des offices liturgiques et des psalmodies saintes du jour et de la nuit.

La mort du P. Fissiaux, fondateur de la communauté de Saint-Pierre-ès-Liens, fut l'occasion d'un nouveau

changement dans la direction de l'œuvre que Mgr Jordany avait entrepris de fonder dans l'île Saint-Honorat.

Les difficultés, qui, dans une communauté naissante, suivent presque toujours la perte de celui qui en était l'âme, ne permettant pas aux Religieux de Saint-Pierre de poursuivre les travaux commencés, ils demandèrent qu'on les déchargeât des engagements contractés envers le Diocèse de Fréjus. Alors Mgr Jordany s'adressa, comme il le dit lui-même dans un mandement de cette époque, à une branche de la grande famille de saint Benoît, à celle de Cîteaux et de Clairvaux qui rappelle l'illustre nom de saint Bernard, pour l'inviter à venir continuer sa pieuse entreprise, relever les ruines de l'antique abbaye et repeupler ses cloîtres depuis longtemps déserts.

Jadis, sur le déclin du XIIe siècle, à l'heure d'une défaillance des moines bénédictins de Saint-Honorat, un pape, Célestin III, avait souhaité de voir des Cisterciens venir ressusciter dans l'Île des Saints la ferveur et l'austérité des observances primitives. « Remettez l'ordre « et la paix de la vie religieuse dans l'abbaye de Lérins, « écrivait-il à l'archevêque d'Arles, et, à cette fin, éta- « blissez-y des moines de Cîteaux. » Ce n'est qu'au XIXe siècle, que devait s'accomplir ce vœu du pape Célestin III, et c'est à l'illustre Pie IX, qu'il devait être donné de féliciter un Abbé cistercien d'avoir songé à relever Lérins de ses ruines. Le 12 mars 1870, en effet, ce grand Pontife, de douce et sainte mémoire, adressait

à son « cher fils Marie Bernard, Abbé, vicaire général « de la Congrégation de Sénanque, » un bref où on lit ces paroles:

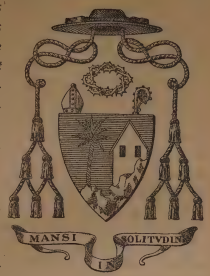
« Il est certainement à désirer de voir enfin revivre ce monastère si illustre, qui, fondé au commencement du IVe siècle par saint Honorat, est devenu une pépinière de saints pour l'Église, d'apôtres pour les peuples et de pontifes pour les sièges épiscopaux. Aussi, c'est avec une joie parfaite que Nous apprenons que cette résurrection vient de s'accomplir, grâce au zèle et aux efforts de l'excellent évêque de Fréjus; et Nous voyons pareillement avec bonheur, que la tâche ardue de mener à bonne fin une telle œuvre a été confiée à votre religion et votre dévouement... Nous vous exhortons bien vivement à ne vous laisser vaincre par nul obstacle, à persévérer inébranlablement dans votre dessein et à confier toute votre sollicitude au Seigneur. A cette fin, Nous lui demandons pour vous des secours abondants, et, comme gage de cette protection divine et de Notre paternelle bienveillance, Nous vous accordons très affectueusement, à vous et à toute votre Congrégation religieuse, Notre Bénédiction Apostolique. »

Voici comment l'ancien Guide de Lérins, imprimé en 1880, décrit les origines et l'esprit particulier de la Congrégation de Sénanque:

Au diocèse d'Avignon, dans l'enfoncement d'une gorge déserte, se cache un monastère bâti au XIIe siècle et dévasté enfin par la Révolution. Or, en 1854, le Rme Père Marie Bernard entreprit de rendre ce cloître à la religion; et, depuis ce jour, une foule d'âmes sont allées chercher la paix et le bonheur de la solitude à l'abbaye de Sénanque. Les religieux ont adopté les règles primitives de Cîteaux; mais pour faciliter la vie monastique à un plus grand nombre, ils en ont adouci les austérités corporelles; et le Saint-Siège, qui a jugé cette mitigation sage et opportune, vu l'affaiblissement des santés, a constitué la nouvelle famille en Congrégation particulière, par un décret du 16 août 1867.

La mitigation n'a pu atteindre la discipline intérieure qui est l'essence de la vie monastique. Comme aux jours de saint Bernard, les Cisterciens de Sénanque s'appliquent à la perfection du recueillement, à la mortification des sens, à l'exactitude de l'obéissance, à la persévérance dans l'oraison, au travail, au silence et à la pratique de tous les conseils évangéliques qui seront toujours à la portée des âmes religieuses. Nulle part on ne professe plus hautement l'amour de la solitude que dans les monastères des moines de Sénanque. Leur fondateur avait écrit sur son blason abbatial ce texte du Psaume LIVe: MANSI IN SOLITUDINE, Je reste solitaire au désert. On lit ces autres paroles dans leurs règles : Le caractère propre de notre Congrégation approuvé par notre Saint Père le Pape Pie IX, le 23 mars 1863, se révèle dans ces mots: Notre vie est cachée en Dieu avec JESUS ET MARIE. A ces noms augustes, nous associons celui de l'angélique Joseph, et ainsi nous vivons cachés dans nos solitudes, sous la protection spéciale de la sainte Famille.

Dès son berceau, Sénanque s'est aussi distinguée par le culte des morts. Elle en a fait sa dévotion par-



ticulière et favorite. C'est une chose qui lui est propre d'avoir remis en vigueur la psalmodie quotidienne de l'Office des défunts, au chœur, et d'avoir établi qu'on l'y réciterait à voix basse, quand la rubrique n'en permet pas la récitation solennelle: le dimanche et les fêtes. — Au dévouement pour les âmes du Purgatoire, les moines de Sénanque unissent l'apostolat de la prière perpétuelle en faveur des vivants et en vue, surtout, d'obtenir la conversion des pécheurs. A cet effet, tous les jours, ils crient pour eux miséricorde, entre le vestibule et l'autel, par le chant trois fois répété du *Parce Domine*. Et, chaque semaine, ils ont aussi une cérémonie spéciale d'expiation; le jeudi soir, devant le

T.-S. Sacrement exposé, un prêtre prononce, à haute voix, une amende honorable pour demander pardon des outrages de tout genre faits à la divine Majesté; et, en même temps, chacun fait naître dans son cœur les sentiments qui animaient l'Apôtre, quand il souhaitait d'être anathème pour le salut des âmes de ses frères (Rom. IX. 3). — Enfin les religieux de Sénanque ont, avant tout, établi au milieu d'eux le culte de Marie Immaculée, la principale Patronne de leur œuvre née sous ses auspices l'année même de la proclamation du dogme de l'Immaculée Conception.

Telle est la physionomie spécifique imprimée dès le principe, par son fondateur, à la Congrégation des Cisterciens de l'Immaculée-Conception de Sénanque. Les Constitutions, approuvées d'abord provisoirement par le Souverain Pontife Pie IX, puis définitivement par son successeur Léon XIII, tracent à chacun des moines la règle quotidienne que voici :

Chaque jour à 3 h. du matin, et à 2 h. les jours de fêtes solennelles, la cloche appelle tous les religieux à l'église. Dix minutes après, ils sont au chœur, rangés à leur place respective. La journée débute, ainsi qu'elle devra se terminer, par la sonnerie de l'Angelus, que les religieux disent tout bas, à genoux, courbés vers la terre ou debout selon les jours et les prescriptions de la liturgie. Ils commencent, aussitôt après, la psalmodie des Matines et des Laudes du Petit Office de la Ste

Vierge, suivies de la méditation qui se prolonge jusqu'à 4 h. Puis viennent les Matines et les Laudes du grand Office, ainsi que les Laudes des Morts, ce qui dure environ une heure.

Les Laudes achevées, les prêtres célébrent leur messe en particulier; c'est alors un beau spectacle de voir une vingtaine de prêtres se partageant les divers autels de l'église. Ceux qui ne sont pas prêtres se rendent à la salle de lecture, où ils s'occupent soit à l'étude des Psaumes, soit à la méditation des Livres saints.

A 6 h., la cloche les rappelle à l'église pour le chant de Prime et ils se rendent ensuite au Chapitre. On appelle Chapitre, dans la religion, une salle où se traitent les affaires d'une grande conséquence. La réunion des religieux, dans cette salle, pour y traiter ces affaires importantes, prend également le nom de Chapitre. Et comme la grande affaire de la perfection monastique est de ce nombre, le Chapitre devient surtout l'école où le disciple du cloître apprend l'humilité par l'exercice de toutes sortes d'humiliations. C'est là que l'on s'accuse publiquement de tous les manquements, si petits qu'ils soient, aux règles et aux usages de la maison; c'est là que l'on écoute, sans ouvrir la bouche pour se justifier, les charitables reproches de ses Frères, et que l'on reçoit les réprimandes et les pénitences du Supérieur.

A 7 h. moins 1/4, le déjeûner. Toutefois, les dimanches et les fêtes, on célèbre auparavant une Messe de communion, ce qui porte le déjeûner vers 8 h. Après le déjeûner, chacun retourne au dortoir, pour donner à soimême et à sa cellule les soins ordinaires de propreté. Le mobilier des cellules est conforme à la pauvreté monastique. En voici l'inventaire : un crucifix, une statue de la Vierge, une image de S. Bernard, un bénitier, un prie-Dieu, un lit composé d'une simple paillasse, une chaise modeste, une table avec le nécessaire pour écrire, une cruche d'eau, un balai; enfin, pour les Novices, des livres de piété, auxquels on ajoute, pour les Profès, des livres d'étude. — Les cellules appropriées, la Règle accorde aux religieux une demi-heure dont chacun peut user librement à la lecture, à l'écriture ou à la méditation. A 8 h. moins 1/4, on chante Tierce et puis la grand'Messe à laquelle assistent tous les religieux de chœur.

Après la Messe, le travail du matin commence; il est précédé, comme celui du soir, de la récitation d'un De profundis. Alors tous s'occupent des divers ministères qui leur sont assignés; les officiers, aux devoirs de leur charge; les autres, au travail des mains ou à l'étude. Les études classiques ou trop scientifiques sont prohibées aux Novices durant l'année de leur probation: pour les Novices, la principale étude est celle de la perfection religieuse, de l'Ecriture sainte, de la Règle, du chant et des cérémonies. Tous les matins, ils ont répétition sur ces diverses matières. Mais les prêtres ou ceux qui étudient pour le devenir ont deux

heures d'étude sérieuse à ce moment de la matinée.

A 11 h., vient la lecture spirituelle d'une 1/2 heure: puis l'on se rend à l'église pour chanter Sexte et pour faire l'examen particulier. Après l'Angelus de midi, on se dirige vers le réfectoire avec une lenteur, avec une gravité bien propre à réprimer les mouvements de l'appétit. Au réfectoire, la vaisselle est en terre grossière et les couverts sont en bois. On y sert à midi une soupe épaisse, une portion de légumes ou de toute autre nourriture maigre et un petit dessert. Le repas du soir est composé de même: il y manque seulement le dessert. Plusieurs fois la semaine on voit apparaître des œufs. Par esprit de mitigation, le Rme Fondateur a voulu que l'on servît de la viande les dimanches et fêtes chômées, sauf en Avent et en Carême. En ce qui concerne le boire, la Règle accorde par jour un demi-litre de vin. La lecture se fait à haute voix pendant tous les repas. En aucune occasion on n'accorde la permission de converser au réfectoire.

Après le dîner et les Grâces qui s'achèvent à l'église, les religieux ont environ une heure de repos : pendant ce temps, il leur est permis de prendre, en été, un peu de sommeil ; sinon, ils doivent demeurer sans bruit dans leur cellule, occupés de lectures pieuses, ou se promener au jardin, ou descendre à l'église pour y faire diverses pratiques de dévotion, chacun selon son attrait.

L'ordre des exercices de l'après-midi n'est pas le

même en hiver qu'en été, à cause de la disposition des heures du travail manuel qui varie dans ces deux saisons. Cet exercice dure, en hiver, depuis 2 h. jusqu'à 4 h., c'est-à-dire au moment où le froid est moins rigoureux, et, en été, depuis 4 h. jusqu'à 6 h., c'est-à-dire quand la chaleur commence à diminuer. A l'heure du départ pour le travail, les Moines sortent gravement du monastère; ils sont en simple scapulaire et marchent sur un seul rang par ordre d'ancienneté, la tête couverte du capuce, et chacun portant son outil sous le bras gauche. Arrivés sur le lieu du travail, ils font une courte prière que le président commence, puis chacun prend place à l'endroit désigné. Le retour se fait dans le même ordre que le départ.

Outre cet exercice, voici ceux auxquels le religieux doit assister dans l'après-midi et avant de clore sa journée: l'office de None, celui des Vêpres suivi de l'Office des Morts, les litanies de la Ste Vierge, l'oraison du soir, la lecture conventuelle après souper, les Complies et enfin l'Angelus, dernière prière en commun, suivie de l'examen de conscience, après quoi les Moines reçoivent l'eau bénite des mains de leur Abbé et se retirent pour prendre leur repos. Le coucher est à 8 h. 1/2 en été et à 8 h. en hiver.

Le 21 novembre 1869, la Congrégation de Sénanque prit possession de l'île et du monastère de Saint-Honorat par l'installation de quelques religieux. Mais ils ne

commencèrent que dans le courant de l'année 1871, à se trouver assez nombreux pour former une communauté de plein exercice. Des lors fut entreprise la construction du vaste quadrilatère des cellules monastiques. encadrant, sans les masquer ni les modifier, les restes à demi ruinés de l'ancienne abbaye. Dès lors aussi, le vénéré et pieux D. Marie-Bernard, fondateur et Vicaire Général de la Congrégation de Sénangue, songea à transférer sa résidence sur cette terre illustre, si riche en grands souvenirs et sanctifiée par les ossements de tant de saints et de martyrs qui y ont reçu la sépulture. Le 21 septembre 1871, la Congrégation des Évêques et Réguliers, sur la demande de l'évêque de Fréjus, accorda les autorisations nécessaires, et le 5 mai 1872, le Rme Père D. Marie-Bernard arrivait pour s'établir définitivement à Lérins en qualité d'abbé.

Né le 18 octobre 1815, à l'Isle-sur-Sorgue, diocèse d'Avignon, le Rme Père Dom Marie-Bernard, dans le siècle l'abbé, Léon Barnouin, appartenait à une famille dans laquelle les vertus chrétiennes étaient traditionnelles. Dès son séjour au Petit Séminaire de Sainte-Garde, il avait donné les signes d'une inclination décidée pour la vie religieuse; mais les événements politiques de 1830 l'ayant forcé d'ajourner ses projets, il exerça tout d'abord, après son ordination à la prêtrise, les fonctions de vicaire dans une paroisse de campagne.

Là, malgré les ménagements qu'exigeait la faiblesse de son tempérament, il exerça le saint ministère avec un zèle et une piété dont on se souvient encore dans la contrée.

Cependant la vocation à la vie monastique n'avait cessé d'être l'objet de ses plus chères aspirations. Après des instances réitérées, il obtint de son archevêque la permission de suivre son attrait. En 1857, il se rendit à Rome, où il fut recu, comme novice, dans le monastère des Cisterciens de Sainte-Croix-de-Jérusalem. L'attention de Pie IX fut bientôt attirée sur ce jeune novice venu de France avec le dessein de propager dans sa patrie l'institut cistercien. Le Souverain Pontife, par une faveur spéciale, le dispensa d'une partie de son noviciat et lui fit prononcer les vœux de sa profession, le 27 décembre 1857. Bientôt après, il se retrouvait dans le diocèse d'Avignon avec un petit nombre de compagnons d'élite. La vieille abbaye de Sénanque fut achetée et relevée de ses ruines au prix des plus durs sacrifices. Le Ciel bénit la nouvelle fondation, et bientôt, le nombre des religieux augmentant rapidement, on dut en entreprendre de nouvelles: en peu d'années. de 1858 à 1869, Sénanque devint mère de quatre importantes maisons, les abbayes de Fontfroide, d'Hautecombe, le monastère de Ségriès et le couvent des reli gieuses cisterciennes de Notre-Dame-des-Prés.

Enfin Dom Marie-Bernard, élevé à la dignité abbatiale par décret du pape Pie IX, du 26 février 1869, releva de ses ruines, en 1871, l'abbaye de Lérins, où, sur le désir exprimé par le même saint Pontife, il transporta sa résidence définitive en 1872, tout en conservant à la Congrégation dont il était le Vicaire Général, le nom de Congrégation de Sénanque sous lequel elle a été approuvée par le Saint-Siège.

C'est dans cette célèbre solitude de Lérins qu'il a passé les seize dernières années de sa vie, occupé à réparer les murs de l'ancien monastère et à le rendre habitable pour les nombreux religieux que l'attrait d'un lieu si saint groupait autour de lui. Sous l'impulsion de son zèle et de sa foi, capable de transporter des montagnes, on vit se construire le grand quadrilatère des cellules, placé autour des constructions antiques comme un cadre autour de reliques vénérables et précieuses. Puis la nouvelle église s'élève sur les fondations de l'ancienne église de Saint-Honorat, qu'il avait été impossible de restaurer. En même temps, le grand mur de clôture avait été bâti et dans son enceinte, à côté des habitations des religieux, les ateliers et les logements des ouvriers. Enfin, au nord-est du monastère, sur le bord du canal qui sépare les deux îles, un gracieux bâtiment, surmonté d'un clocheton et entouré de jardins et d'ombrages: c'est l'Orphelinat.

Ainsi la nouvelle fondation était constituée dans ses parties principales, lorsque, le 8 juin 1888, il plût à Dieu de retirer de ce monde le vénéré P. Dom Marie-Bernard, dans la 73<sup>m°</sup> année de son âge, pour lui donner la récompense de ses longs et méritoires travaux. Il laissait à son successeur une tâche bien laborieuse

encore: celle de consolider et de compléter ce qui avait été si heureusement commencé. Mais celui que la divine Providence avait choisi pour achever cette œuvre, ne devait pas fléchir sous le fardeau.

Le T. R. Père Dom Marie-Colomban, qui avait été pendant près de quinze ans, en qualité de Prieur, le bras droit du P. Marie-Bernard, fut élu abbé par la communauté de Lérins, le 13 décembre 1888, puis confirmé à Rome dans cette dignité par le Révérendissime Président Général de l'Ordre de Cîteaux. Le 19 mars 1889, il reçut la Bénédiction abbatiale, dans l'église du monastère, des mains de Mgr Oury, évêque de Fréjus, assisté de Mgr Scarisbrick, O. S. B. archevêque titulaire de Cyzique, ancien évêque de Port-Louis (île Maurice), de Mgr Mermillod, évêque de Lausanne et Genève, de Mgr Gueullette, ancien évêque de Valence, chanoine du premier Ordre du Chapitre de Saint-Denis, de Mgr Theuret, évêque de Monaco, et des RR<sup>mes</sup> Abbés d'Aiguebelle et de Frigolet.

Aussitôt, il déploya une activité infatigable et <sub>l</sub>un talent d'organisation supérieur, pour donner aux entreprises de son prédécesseur tout le développement et le progrès dont elles étaient susceptibles. Les bâtiments des ateliers furent régularisés et agrandis, puis munis d'un moteur à vapeur actionnant à la fois les machines de l'imprimerie, celles de la menuiserie et la pompe du puits de Saint-Honorat. Bientôt, ce moteur devint, par

l'addition d'une bobine dynamo-génératrice, une source d'éclairage électrique pour tous les ateliers, le monastère et l'orphelinat. Celui-ci, exhaussé d'un étage, fut pourvu d'un vaste dortoir unissant à la beauté toutes les conditions de l'aération la plus parfaite.

L'église du Monastère fut embellie d'un pavage en bois élégant et solide, et complétée d'une vaste sacristie où tout se conserve à l'abri de l'humidité et où se déploie avec aisance, les jours d'office pontifical, le nombreux cortège des officiers sacrés pour le défilé processionnel. Enfin, ce qui suffirait seul pour donner au T. R. Père Colomban une place à côté du RRme Père Marie-Bernard, en qualité de fondateur de l'abbaye restaurée de Lérins, il a repris par les fondements toute la construction des habitations des religieux pour les exhausser d'un étage, et a agrandi le plan primitif du quadrilatère des cellules de façon à encadrer complètement, non seulement les bâtiments antiques, mais l'église nouvelle elle-même sur une enceinte de 400 mètres carrés. Tous les visiteurs s'accordent à admirer l'architecture du Monastère ainsi achevé; les lignes sobres et élégantes des façades extérieures, rehaussées de frontons symétriquement placés et de tourelles d'angles d'un heureux effet; les arçatures gracieuses des galeries intérieures, retombant sur des piliers prismatiques au rez-de-chaussée et sur de charmantes colonnettes à chapiteaux historiés au premier étage; le portail enfin, dont l'arc, hardiment

jeté devant la façade de l'église, est surmonté d'une attique ornée de cinq statues en bronze.

Signalons, à l'intérieur du Couvent, quelques œuvres d'art qui charment également les yeux des visiteurs; ce sont les peintures murales que le R. P. Colomban a fait exécuter dans les deux grandes salles ogivales attenant au vieux Cloître et faisant, comme lui, partie des restes de l'ancien monastère. Les fresques de la Salle du Chapitre, représentant S. Honorat et les hommes illustres de l'Ecole de Lérins au Ve siècle, sont intéressantes. Mais où se révèle vraiment la touche d'un maître, c'est dans le grand tableau de la Cène qui fait le fond du Réfectoire des Moines. Il y a là une puissance de perspective, une lumière, une vie, dont les connaisseurs ne se lassent pas de faire l'éloge.

Cependant, occupée depuis plus de vingt ans par les Religieux de Sénanque, transformée par d'incessantes entreprises, d'infatigables labeurs et des succès constants, l'île demeurait toujours la propriété de la mense épiscopale de Fréjus, et les habitants du Monastère n'en étaient que des fermiers, exposés à voir la destination de l'immeuble modifiée par un changement de dispositions des propriétaires. En 1893, deux hommes de cœur, MM. Legros et Moreau, résolurent d'un commun accord d'acheter pour leur compte le précieux héritage de saint Honorat, afin de le soustraire à toute fluctuation possible. Sous les auspices de Mgr Mignot,

évêque de Fréjus, le T. R. P. Colomban entreprit d'obtenir l'autorisation du Gouvernement. Aussitôt il rédige une pétition, il dresse un dossier et part pour Paris, au mois de mars. La démarche était périlleuse; mais la foi triomphe de tous les obstacles. Le voilà au Parlement, au Ministère, au Conseil d'Etat. Sous ses pas, les monts s'aplanissent et les épines se changent en roses. Tout cède gracieusement au pieux solliciteur. Accueilli avec la plus bienveillante faveur par le Ministre de l'Intérieur et des Cultes, encouragé par de nombreux amis, soutenu par de puissants protecteurs, fortifié surtout par les prières ferventes de sa Communauté, il vit partout le triomphe du succès couronner sa hardie expédition avec une rapidité qui est loin d'être coutumière. En effet, le dossier, déposé le 10 mars, fut remis au Conseil d'Etat le 17. Huit jours après, le Lundi-Saint, le grand Conseil adoptait le projet sans la moindre réserve, et rédigeait le décret qui fut signé par M. Carnot, Président de la République, le 4 avril. Dire l'allégresse qui fit battre le cœur des religieux de Lérins à l'heureuse nouvelle, l'enthousiasme avec lequel ils chantèrent le Te Deum, l'accueil filial qu'ils firent au retour à leur Abbé triomphant, leur bonheur à tous de se sentir chez eux, serait chose difficile.

Une conséquence importante de cette acquisition de l'île, c'est que désormais le titre d'Abbaye, reconnu par Pie IX au monastère de Lérins dans l'approbation provisoire des Constitutio s de la Congrégation de Sé-

nanque, pouvait être maintenu d'une manière ferme et définitive. Le T. R. P. Dom Colomban ne manqua pas de poursuivre auprès du St-Siège, avec la constante préoccupation de tout régulariser qui le caractérise, l'obtention de l'acte qui devait rendre pour toujours à Lérins le titre d'Abbaye, qu'il avait porté si glorieusement pendant quatorze siècles. Enfin le 24 mai 1895, la Sacrée Congrégation des Evêques et des Réguliers rendit son Décret, en vertu duquel le monastère restauré de Lérins est déclaré solennellement et définitivement érigé en Abbaye, et le T. R. P. Dom Marie Colomban revêtu, lui et ses successeurs, de tous les privilèges qui forment l'apanage des Abbés de l'Ordre de Cîteaux. Le R. P. Colomban venait ainsi d'achever d'une façon magistrale ce que le Rme Dom Marie Bernard avait si heureusement commencé dans l'île St-Honorat. — Quelques parcelles de cette île restaient encore en la possession du Génie militaire sous le nom de batteries, et les religieux en étaient locataires moyennant une redevance consentie par l'Etat. Ces terrains militaires ayant été mis en vente l'année 1899, M. Moreau s'en rendit acquéreur, et ainsi tout le territoire de l'Ile Sainte appartint au même propriétaire et put être consacré à son unique et pieuse destination.

Parmi tant d'importants et utiles travaux exécutés par les ordres du R. P. Colomban, nous ne pouvons omettre de mentionner le port, qu'il a fait creuser et construire sur la rive nord-est de l'îl St-Honorat, en face de l'île Ste-Marguerite. C'est une sécurité pour le Monastère, obligé d'entretenir un service de bateaux pour se procurer ses provisions et son courrier de chaque jour, mais c'en est une aussi pour les pêcheurs et les touristes, dont les barques sont bien souvent surprises par le gros temps, et qui s'empressent alors de se réfugier à l'abri des forts parapets contre lesquels la tempête vient briser ses impuissantes fureurs. C'est au R. P. Colomban également que l'on est redevable du télégraphe qui relie au continent l'île et le Monastère, et permet aux touristes surpris par le mauvais temps de rassurer leurs familles.

Pénétrée de reconnaissance pour toutes les améliorations et tous les progrès introduits par le T. R. P. Colomban dans l'Abbaye dont il avait pris si vaillamment en mains le gouvernement, la Communauté de Lérins ne se contenta pas de l'élire une seconde fois le 9 Décembre 1893, à l'unanimité. Elle conçut le projet d'obtenir du Souverain Pontife en sa faveur une dérogation à l'article des Constitutions de la Congrégation de Sénanque d'après lequel les Supérieurs des diverses maisons, et le Vicaire Général lui-même, ne sont élus que pour six ans. La Communauté de Lérins adressa donc en 1899 au Souverain Pontife une supplique en vue d'obtenir que, par une exception toute personnelle, le T. R. P. Dom Marie Colomban fût déclaré Abbé à vie et pût conserver la supériorité de l'Abbaye de Lérins jusqu'à son décès. Cette supplique, fortement motivée et appuyée instamment par Mgr Mignot, évêque de Fréjus, fut prise en considération par Sa Sainteté le Pape Léon XIII et obtint une réponse favorable.

La fondation de la nouvelle abbaye de Lérins se trouve donc définitivement affermie, et désormais ses paisibles habitants peuvent y abriter en sécurité leur vie toute consacrée aux durs travaux, aux saintes lectures, aux privations et aux prières du jour et de la nuit. Qui pourrait leur envier la possession de cet étroit îlot, qui ne suffit même pas à leur fournir leur maigre subsistance? Lérins n'a de célébrité que par ses souvenirs religieux et ne reprend quelque intérêt aux yeux du voyageur qu'en redevenant une île monastique. Elle ne se prête guère d'ailleurs à d'autre destination. Que ferait un industriel ou un riche propriétaire de nos jours sur ce récif où, maintes fois dans le cours d'une année, on se voit retenu par la tempête pendant des jours et parfois des semaines, isolé de tous rapports possibles avec le centre des affaires et des relations courantes, privé de toutes nouvelles de la vie sociale? A une époque de communications incessantes et d'informations rapides comme la nôtre, un tel séjour n'est véritablement acceptable que pour qui s'est résolu à s'ensevelir vivant dans une cellule et à dire éternellement adieu aux choses d'ici-bas. Car

nulle part ne se trouve mieux réalisé ce vers de Lamartine;

Ici viennent mourir les derniers bruits du monde. (1)

Portée par un étroit rocher, suspendue sur la transparence des flots sans limite, Lérins semble posée au bord de l'infini, aux extrémités de l'univers habitable. Si elle n'est pas encore au ciel, elle n'est déjà plus de la terre.

(1) A. de LAMARTINE, Méditations; La Semaine-Sainte à la Roche-Guyon.

# - CHAPITRE XV

# Lérins au point de vue pittoresque

Les îles vues de la terre ferme. — La traversée. Le Dragon. Le Caual. — L'arrivée. — Le château-fort et le récif des Moines. — Le côté occidental de l'île. Le Royaume du Vent. — La pointe orientale et les ruines d'un temple. — L'îlot Saint-Ferréol. Etrange destinée posthume d'un grand artiste. — Le cadre des îles de Lérins: l'Estèrel, la chaîne des Maures, le cap d'Antibes, les Alpes. — La flore de l'île Saint-Honorat et des îlots adjacents: la Tradelière et Saint-Ferréol.

Lorsque, venant de Marseille, le train, au sortir d'un tunnel, débouche vers le golfe de la Napoule, les îles de Lérins que l'œil embrasse en entier, apparaissent au large, arrondies par la perspective et semblables à deux îlots.

Dès qu'on approche de Cannes, elles se dessinent parallèlement; peu à peu, la plus rapprochée de la côte, Sainte-Marguerite, dérobe aux yeux l'île Saint-Honorat, au moins en partie, et les deux îles semblent n'en former plus qu'une.

Le Titan, un petit vapeur fort coquet, conduit aux îles. Le voilà qui flotte sur la mer, dont les vagues

transparentes miroitent au soleil; accoudé sur la lisse comme sur un balcon mobile, vous voyez Cannes, la gracieuse, qui s'éloigne et diminue sous vos yeux tandis que la côte s'élève et s'articule: ici, des mamelons semés de villas entourées de jardins; plus haut, les montagnes s'entassent, entrecoupées de rochers blanchâtres: ce sont les montagnes grises du Var.

Le golfe s'élargit; à gauche, la pointe de la Croisette; à droite la chaîne superbe des monts de l'Estérel, dont les formes élégantes et arrondies contrastent avec les lignes rigides et les brusques escarpements que vous laissez derrière vous. Tout entier de formation ignée, l'Estérel diffère par son aspect, aussi bien que par son origine des autres montagnes des côtes de Provence; il élève dans les airs ses dômes qui semblent onduler encore sous la poussée des forces souterraines et d'où surgissent, semblables à des flammes pétrifiées, quelques aiguilles rocheuses d'une teinte ardente. Quels paysages peuvent lutter de beauté avec les sites que baigne la mer de Provence?

Le *Titan* incline tantôt un bord, tantôt un autre, la mer caresse doucement ses flancs arrondis et babille gracieusement dans le sillage. Il touche à Sainte-Marguerite. — Le fort s'élève sur un rocher à pic; nous ne le décrirons pas ici. — Nous doublons la pointe aride du *Dragon*, où se détache un tronçon de tour ronde et grise. Même par les temps calmes, de

grandes houles venues du large y déferlent; la mer y parle presque sans cesse. Nous entrons dans le canal qui sépare les deux îles, et Saint-Honorat apparaît revêtue de ses pins superbes qui la signalent de loin au regard du touriste et l'ont fait surnommer par les matelots l'aigrette de la mer.

Elle est peu élevée au-dessus de la surface des flots et remarquablement plane. C'est pour cela, sans doute, que les anciens l'avaient appelée *Planasia*.

L'eau dans le canal est tellement transparente qu'on voit ondoyer les longues herbes et courir des milliers de poissons aux écailles chatoyantes. Le peu de profondeur de cet étroit bras de mer et la variété de couleur du fond sont cause que la surface y prend l'aspect d'une mosaïque de marbres précieux aux larges zônes tantôt d'un azur sombre, tantôt d'un vert limpide, qu'on ne peut se lasser d'admirer.

On aborde sous des pins gigantesques dont les troncs vigoureux, légèrement inclinés sous le vent, portent leurs têtes arrondies en parasols au-dessus d'une terre d'un brun sanguin, couverte çà et là d'un duvet de gazon d'un vert intense.

Glissant entre leurs troncs disséminés, l'œil va se reposer sur les flots du golfe semblable à un grand lac sillonné de voiles, et le chenal ressemble à un large fleuve dont on n'aperçoit qu'un tronçon.

Sous l'ombre large de ces pins, se trouve un restaurant confortable d'où l'on peut jouir d'une des plus belles vues qu'il soit donné au regard humain de contempler.

Une allée bordée de cyprès, dont les têtes isolées forment sur le bleu du ciel une noire crénelure, conduit au monastère. Un arc de triomphe en pierre blanche et d'un heureux style coupe cette sombre muraille, et l'on aperçoit le mur d'enceinte de l'abbaye et le clocher roman aux tuiles rouges regardant au loin sur la mer de tous côtés.

Nous reviendrons au monastère. — Allons vers la Tour. Ce château-fort est le monument le plus pittoresque de l'île. Il se dresse, dans sa masse gigantesque, sur une mince langue de terre nue et semble sorti du sein de la mer pour défier ses vagues, aussi durable qu'elles. De forme irrégulière, une corniche taillée dans la pierre éclatante le couronne et sert de base à des créneaux massifs qui ne s'étendent pas tout le long du faîte. — Là haut, une petite ogive vide, comme il s'en trouve au-dessus de la porte, à l'entrée des couvents en Italie, se silhouette dans la limpidité du ciel. La porte, étroite, n'a pas son seuil au niveau du sol; elle s'ouvre sur un perron extérieur qui tient présentement la place d'un ancien pont-levis. La muraille est percée, de ce côté, de quelques meurtrières. — La

pierre est d'une belle couleur jaune, dorée, splendide, qui contraste avec le bleu de la mer. Au coucher du soleil, quand les rayons ruissellent en ondes de feu, la Tour resplendit comme de l'or pur et le soleil semble lui laisser de sa couleur chaude et rosée.

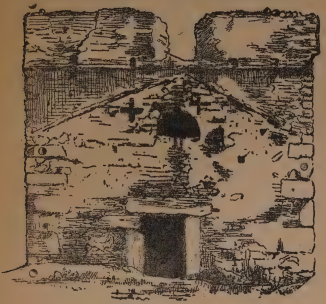
Au pied de la Tour, des arches murées servent d'abri aux mariniers; quand le jour devient brûlant, on voit les voiles arriver de divers points du golfe; les barques accostent dans la calangue, chargées de filets et de frutti di mare; les pêcheurs allument leur feu entre trois pierres et une fumée bleuâtre s'élève contre les parois de la Tour, tandis que l'écume de la haute mer monte sans cesse contre les récifs bruns. Ces récifs, presque toujours retentissants et blanchissants qui protègent l'île, s'appellent les Moines ou les Frères. Les vagues jettent sur l'île un murmure sourd, harmonieux, confus. Du haut de la Tour, la brise apporte les voix joyeuses des touristes... Quel spectacle, du sommet de ces antiques machicoulis, quand jetant un premier regard sur la mer étincelante, sur la chaîne azurée des côtes qui s'étendent en s'arrondissant depuis le cap Roux jusqu'à celui de la Garoupe, on découvre à plaisir les deux îles, dont on fouille tous les détails, toutes les ciselures dans la transparence aérienne de ce hean climat!

Au sud, un sentier longe la côte, qui tantôt s'abais-

se tout à fait sur des bancs de varech, tantôt s'élève un peu, ceinte d'une triple armure de rochers du côté de l'ouest. Quelques-uns ont la couleur d'un marbre blanc-rosé; mais ceux qui sont battus par la vague, ont un aspect sombre et ressemblent à du mâchefer quelque temps après qu'il est sorti de la fournaise. Aucune mousse n'y trouve même une fente pour s'enraciner; ils forment des anses étroites; la mer les remplit de ses flots limpides et aplanis que le martinpêcheur effleure de ses ailes vertes et lustrées. Le sentier est bordé de buissons épais, de racines grimpantes que le vent de la mer a courbés du côté de l'île, comme une chevelure; car pour tout dire, si l'île Saint-Honorat a appartenu tour à tour aux moines, aux Sarrasins, aux Génois, aux Espagnols, aux Autrichiens, elle a toujours appartenu au Vent: maintes fois le Mistral et le Vent d'Est se la disputent; ils y ont laissé leur empreinte dans les arbres tordus comme des serpents gigantesques ou penchés dans les attitudes d'une fuite éperdue; de sorte que, alors même que le temps est calme, toute la haute végétation de l'île conserve les attitudes d'une lutte contre les éléments déchaînés et l'on y a toujours la sensation du vent.

Quand la tempête s'élève, ces pins dont le tronc a parfois cinquante à soixante pieds de haut d'un seul jet, craquent comme les mâts d'un navire dont les vergues s'entrechoquent, et des branches, qui pourraient être de gros arbres, brisées net, s'abattent sur le sol qu'elles déchirent profondément. Cependant, leurs ramures rendent des bruits semblables à ceux des orgues de nos grandes cathédrales, en même temps que le mugissement continu de la mer et la sourde percussion des flots, à intervalles rhythmés, au fond des antres du rivage, accompagnent de leurs notes profondes la plainte harmonieuse ou les gémissements aigus de la forêt.

Quand on se dirige vers la pointe orientale de l'île, et que, sous l'ombre des pins, plus serrés à cet endroit, on découvre les ruines étranges d'une vieille chapelle, à la porte basse formée de trois bancs de pierre non taillée, aux murailles primitives trouées de baies qui s'ouvrent comme des bouches tragiques pour crier au passant le néant de toutes choses, on ne peut, si l'on est seul, se défendre d'un frisson mystérieux. La tristesse de ce lieu, l'aspect sauvage des rochers qui le bordent au-delà des fourrés, les vagues du large qui viennent se briser en poussière d'écume contre leurs anfractuosités, un îlot désolé qu'on aperçoit à peu de distance battu sans relâche, lui aussi, des coups de la haute mer, tout semble fait pour vous serrer le cœur et vous inspirer une secrète angoisse. Qu'est-ce que cette vieille chapelle? Nul document historique ne nous instruit sur ses origines. Certains auteurs croient y reconnaître les restes d'un ancien temple, approprié plus tard par les chrétiens aux usages de leur culte. Les pierres énormes et presques brutes que l'on remarque à la porte et sur plusieurs autres points de la construction, rappellent les procédés cyclopéens des Ligures ou des Celtes, et l'on a quelque lieu de penser que



Chapelle de la Ste-Trinité, VII° ou VIII° siècle.

la partie antérieure du monument serait, en effet, un sanctuaire élevé, avant l'ère chrétienne, à quelque divinité de la mer, ou peut-être encore à Léro, l'Hercule ligurien, auquel, comme le rapporte Strabon, on offrait des sacrifices dans l'île Sainte-Marguerite. Tout ce

que l'on peut affirmer, c'est que les chrétiens, dans des temps relativement assez reculés, ont ajouté à ce qui a pu être la cella du dieu une triple abside, et ont dédié l'édifice ainsi complété à la Ste Trinité. Les fortifications élevées en forme de terrasse crénelée sur les voûtes de la chapelle par les Espagnols, au XVIIe siècle, lui ont fait perdre son galbe primitif, mais on distingue facilement les murs anciens de ce qui y a été surajouté.

A quelques pas de là, on rencontre les restes d'un ouvrage de guerre, également construit par les Espagnols: c'est un ancien four à chauffer les boulets rouges destinés à incendier les vaisseaux ennemis. On en retrouve un semblable à l'extrémité opposée de l'île, au milieu d'une redoute ruinée, dont les retranchements en terre sont encore bien reconnaissables.

Un peu plus loin, nous arrivons sur les remblais d'une batterie où quelques vieux canons avaient été laissés jusqu'à ces dernières années. En face, au-delà d'un étroit chenal que l'on pourrait passer à gué, s'étend, en forme de cerf-volant posé à plat sur la mer, l'îlot Saint-Ferréol. De ce côté-ci, il nous présente une rive régulière, un peu élevée, que couronne une mince ligne de verdure. Mais du côté du large, il s'offre avec un autre aspect. Laissons parler ici M. Guy de Maupassant; il nous dira quel singulier intérêt se rattache à ce récif perdu.

L'abordant du côté du large, il ne rencontre qu'un

« rocher nu, rougeâtre, hérissé comme un porc-épic, tellement rugueux, armé de dents, de pointes et de griffes, qu'on peut à peine marcher dessus; il faut poser les pieds dans les creux, entre ses défenses, et avancer avec précaution... Un peu de terre venue on ne sait d'où s'est accumulée dans les trous et les fissures de la roche; et là-dedans ont poussé des sortes de lis et de charmants iris bleus dont la graine semble tombée du ciel.

« C'est sur cet écueil bizarre, en pleine mer, que fut enseveli et caché pendant cinq ans le corps de Paganini. L'aventure est digne de la vie de cet artiste génial et macabre, qu'on disait possédé du diable, si étrange d'allures, de corps, de visage, dont le talent surhumain et la maigreur prodigieuse firent un être de légende, une espèce de personnage d'Hoffmann.

« Comme il retournait à Gênes, sa patrie, accompagné de son fils, qui, seul maintenant pouvait l'entendre, tant sa voix était devenue faible, il mourut à Nice, du choléra, le 27 mai 1840.

« Donc, son fils embarqua sur un navire le cadavre de son père et se dirigea vers l'Italie. Mais le clergé génois refusa de donner la sépulture à ce démoniaque. La cour de Rome, consultée, n'osa point accorder son autorisation. On allait cependant débarquer le corps, lorsque la municipalité s'y opposa sous prétexte que l'artiste était mort du choléra. Gênes était alors ravagé par une épidémie de ce mal; mais on argua que la

présence de ce nouveau cadavre pouvait aggraver le fléau.

« Le fils de Paganini revint alors à Marseille, où l'entrée du port lui fut interdite pour les mêmes raisons. Puis, il se dirigea vers Cannes où il ne put pénétrer non plus.

« Il restait donc en mer, berçant sur la vague le cadavre du grand artiste bizarre que les hommes repoussaient de partout. Il ne savait plus que faire, où aller, où porter ce mort sacré pour lui, quand il vit cette roche nue de Saint-Ferréol au milieu des flots. Il y fit débarquer le cercueil qui fut enfoui au milieu de l'îlot.

« C'est seulement en 1845 qu'il revint avec deux amis chercher les restes de son père pour les transporter à Gênes, dans la villa Gajona.

« N'aimerait-on pas mieux, ajoute le brillant écrivain, que l'extraordinaire violoniste fût demeuré sur l'écueil hérissé où chante la vague dans les étranges découpures du roc? » (1)

Sous les arbustes rampants et touffus, sans cesse fouettés par le vent et cramponnés au sol, on reconnaît encore aujourd'hui facilement la fosse non refermée et entourée d'un cordon de pierres seches qui garda quelque temps les restes de l'étonnant virtuose. Mélancolique destinée de l'artiste! Un compositeur de génie laisse du moins après lui son œuvre, qui dort

<sup>(1)</sup> GUY DE MAUPASSANT, Sur l'Eau, pp. 26 et suivantes.

dans des cartons, mais qui peut s'éveiller soudain à l'évocation d'un chef d'orchestre et donner à tout un auditoire l'illusion d'entendre de nouveau la voix du maître et de sentir sa pensée, son âme pour ainsi dire, planer dans l'atmosphère émue. Mais d'un acteur ou d'un virtuose, que reste-t-il pour les générations qui ne l'ont pas connu? Pas une inspiration, pas un accent, un nom à peine. La lyre s'est brisée, son gémissement s'est perdu dans les airs, et l'âme qui l'animait est retournée à Dieu. Puisse-t-elle avoir reconnu à temps Celui dont elle adora si passionnément ici-bas le reflet dans cette chose vraiment divine, qu'on appelle le Beau!

Le nom de l'îlot Saint-Ferréol lui vient, paraît-il, d'un des moines de Lérins qui y vécut en ermite et y fut égorgé pour la foi par les pirates sarrasins. Peut-être les ossements que renfermait naguère un étroit caveau sous l'autel de la chapelle de la Sainte-Trinité, et que la tradition désignait comme des reliques, étaient-ils ceux de cet héroïque solitaire. Parmi ces ossements se trouvait une tête bien conservée dont la bouche était remplie d'algues marines.

Ainsi qu'on peut en juger par la description que nous avons essayé d'esquisser, l'île Saint-Honorat a un caractère plutôt sévère et grandiose, malgré son peu d'étendue; austérité de site qui dut naturellement tenter les moines des premiers siècles, et qui est encore accrue par la grandeur de l'horizon qui l'encadre. De cet îlot où nous nous sommes transportés en dernier lieu et qui est, avec quelques rochers détachés, comme la sentinelle avancée de l'archipel de Lérins, l'œil embrasse dans tout son ensemble ce magnifique paysage.

En face, nous avons la partie orientale de l'île avec ses masses touffues d'arbres verts ombrageant quelques blanches ruines. Vers le couchant, les bâtiments du monastère moderne, dont l'église romane élève son chevet et sa tour de transept avec une grâce svelte et, pour ainsi dire, virginale. Toute jeune encore après trente ans, sous ce ciel qui dore la pierre au lieu de la noircir, on dirait la « fiancée du Christ » dont parle l'hymne de la Dédicace, prête à monter d'un élan vers les régions célestes. Non loin de là, le vieux château-fort monastique trempe ses pieds dans les flots; de longues vagues bleues crépées d'argent accourent vers lui, déroulant leurs volutes sans relâche sur le vaste récif des Moines, dont une petite tour de signal marque l'extrémité vers la pleine mer. Là, plus d'une fois, des navires sont venus se briser; les flots y blanchissent et y rugissent sans cesse, et se mettent à bondir, dès qu'un coup de vent s'élève, avec une sorte de joie et d'emportement farouche. Au-delà, c'est la mer, polie, luisante, multipliant la lumière; puis l'Estérel, assombri et voilé de brume dès que le soleil a dépassé son zénith, et posé là comme une découpure sur un immense miroir métallique. A l'extrémité de sa chaîne.

un petit point blanc sur un monticule : c'est le château d'Agay, qui jadis échangeait des signaux avec la tour de Lérins et celle d'Antibes pour annoncer l'apparition des voiles des pirates sur la haute mer. Mais là ne finit pas encore l'encadrement du tableau du côté du couchant; au loin se prolonge et s'estompe une ligne de terre d'un gris de nuage; c'est la longue chaîne des Maures courant vers Saint-Tropez et sur les flancs de laquelle, le soir, s'allume un phare aux feux intermittents.

Si nos regards se tournent vers le nord et vers l'est, le cadre de l'horizon prend des proportions plus hardies et plus hautes. Par delà l'épaisse futaie de Sainte-Marguerite, les rivages qui dominent le golfe de la Napoule et le golfe Juan s'élèvent en étages, formant un haut rempart contre les vents du nord. Vers le milieu, s'ouvre une brèche dont la déchirure profonde et pittoresque rappelle, par ses formes et par sa couleur, ces montagnes lointaines que le Poussin aime à donner pour fond à ses paysages rapportés d'Italie. C'est la gorge au travers de laquelle le torrent du Loup s'est ouvert impétueusement un passage; la perspective nous la montre barrée en arrière par le dos raviné du Chéron, haut d'environ deux mille mètres.

Plus à l'est, les riantes collines du cap d'Antibes nous apparaissent verdoyantes et parsemées de blanches villas, au-dessus d'un soubassement de falaises calcaires dont les parois de marbre teinté de rose se doublent en se reflétant dans l'azur transparent du golfe. Au-dessus, se déploie la ceinture montagneuse du bassin au fond duquel Nice abrite ses orangers. Le regard en parcourt de degrés en degrés les sommets et les plateaux boisés, qui se surmontent les uns les autres comme pour offrir aux grandes Alpes neigeuses un marchepied digne d'elles.

Enfin, tout en haut, par delà les nues, les pics glacés se dressent empourprés des rayons du couchant, pareils à de gigantesques pyramides de cristal irisé, jetées dans les airs pour soutenir la voûte du ciel.

Nous croyons être agréable au lecteur en complétant ce chapitre sur les beautés naturelles de notre île, par un rapide coup d'œil sur la flore de Saint-Honorat et des îlots adjacents. Outre les indications générales fournies par les ouvrages d'Ardoino et de H. Roux (1), cette flore a été, pendant la Session extraordinaire de la Société botanique de France à Antibes, en mai 1883, l'objet de recherches particulières consignées dans le Bulletin de cette Société (2). Une amitié, vieille de près

<sup>(1)</sup> ARDOINO, Flore analytique du département des Alpes-Maritimes, Menton, 1867. — Honoré Roux, Catalogue des plantes de Provence, Marseille, 1881-1891.

<sup>(2)</sup> D. F. X. GILLOT, Herborisation aux îles de Lérins, in Bull. Soc. bot. de France. XXX (1883) Sess. extraord. à Antibes, p. CLVIII, CLXXVII.

d'un demi-siècle, qui nous lie au savant auteur de ces recherches, nous a valu de sa part la plus cordiale autorisation de nous servir des renseignements si abondants et si positifs qu'elles renferment et d'en insérer ici un résumé succinct.

La végétation de l'île Saint-Honorat ne comporte qu'un seul grand arbre, le Pin d'Alep aux branches tourmentées par les vents. Au bord des pinèdes, quelques arbustes, le Lentisque, le Myrte, la Passerine velue, Thymelæa birsuta, aux rameaux cotonneux, les Cistes à fleurs blanches, Cistus monspeliensis, et à fleurs roses, Cistus albidus, forment çà et là des buissons, vestiges des maquis du continent, entremêlés de plantes grimpantes, le Chèvrefeuille, Lonicera implexa, la Salsepareille indigène, Smilax aspera, aux tiges aiguillonnées qui remplace dans nos haies les Ronces du Nord, l'Asperge grimpante, Asparagus acutifolius, la Garance sauvage, Rubia peregrina, etc.

La flore méridionale est représentée dans les cultures, vignes et terres labourées qui entourent le monastère par un grand nombre d'espèces, le Pavot à capsules hérissées, Papaver hybridum, la Fumeterre à petites fleurs, Fumaria parviflora, la fausse Roquette, Diplotaxis erucoïdes, le Rapistre, Rapistrum rugosum, le Silène à fleurs roses, Silene gallica, la Luzerne à fruits arrondis, Medicago scutellata, la Vesce de Bithynie, Vicia Bithynica, la Chenillette, Scorpiurus subvillosa, les Mâches à gros fruits, Valerianella discoidea, puberula,

le Concombre sauvage aux fruits explosifs, Echallium elaterium, la Jusquiame, Hyoscyamus albus, la Scrofulaire, Scrofularia peregrina, l'Euphorbe des moissons, Euphorbia segetalis, le Glaïeul sauvage, Gladiolus segetum, l'Ail noir, Allium nigrum, la Belle d'onze heures, Ornithogalum narbonense, etc.

Sur les pelouses sèches, et sous les pins, on trouve en abondance la Mauve de Nice, Malva nicæensis, les Becs de grue, Erodium malacoïdes, moschatum, l'Anthyllide vésiculeuse, Anthyllis tetraphylla, différentes espèces de Trèfles, Trifolium stellalum, Cherleri, resupinatum, la Psoralée, Psoralæa bituminosa, le Chrysanthème à fleurs jaunes, Chrysanthemum myconis, la Lampsane étoilée, dont les feuilles se mangent en salade, Rhagadiolus edulis, le Liseron à fleurs mauves, Convolvulus althæoides, la Crapaudine, Sideritis romana, le Plantain à fleurs velues, Plantago lagopus, l'Aristoloche à racines tuberculeuses, Aristolochia rotunda, quelques Orchidées aux fleurs pourprées, Serapias lingua, cordigera, et d'élégantes Graminées, la Queue de lièvre, Lagurus ovatus, le Barbon de Montpellier, Polypogon monspeliensis, le Brome, Bromus madritensis, l'Ægilops, Ægilops ovata, etc.

Au bord de la mer, la Corbeille d'Argent, Alysum maritimum, le Passerage maritime, Hutchinsia procumbens, autour de l'ancienne batterie, le Cakile aux feuilles charnues, Cakile littoralis, le Lotier à feuilles glauques, Lotus Allionii, le Lin étoilé, Asterolinum stella-

tum, l'Euphorbe des sables, Euphorbia peploïdes, et principalement autour du couvent et du vieux donjon, à l'extrémité méridionale de l'île, la Quarantaine sauvage, Matthiola incana, aux belles fleurs violettes, la Cinéraire aux feuilles tomenteuses, Cineraria maritima, sur les racines de laquelle on récolte parfois une curieuse et rare plante parasite, l'Orobanche de la Cinéraire, Orobanche fuliginosa Reuter.

Au sud-est de l'île Saint-Honorat, s'élèvent deux îlots d'une superficie très restreinte, mais dont la flore diffère singulièrement. L'îlot Saint-Ferréol, plus élevé au-dessus de la mer, est presque entièrement couvert de Rue, Ruta bracteosa, dont l'odeur pénétrante et fétide se fait sentir de loin. Quelques Lentisques rabougris et de petits buissons de Chèvrefeuille, Lanicera implexa, dépassent çà et là les touffes de Rue. Ces broussailles étouffent presque toute autre végétation, et l'on n'y a guère signalé (1) que les espèces suivantes, la Bugrane, Ononis reclinata, le Lotier à gros fruits, Lotus edulis, le Pied de chat nain, Evax pygmæa, et la Crapaudine romaine, Sideritis romana.

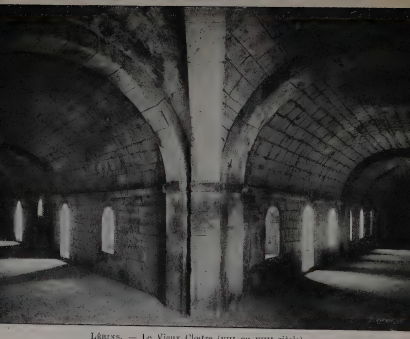
L'îlot de la Tradelière n'est qu'un récif d'accès difficile et que les vagues recouvrent dans le gros temps. Aussi, à distance, le rocher a-t-il l'air nu, et l'on est tout surpris, quand on l'aborde, des richesses végéta-

<sup>(1)</sup> Dr GILLOT, loc. cit.

les qu'il recèle. On y trouve en abondance la Carotte résineuse, Daucus gummifer, l'Iris d'Hyères, Iris olbiensis et surtout le beau Lis maritime, Pancratium maritimum; ces deux dernières plantes se trouvent également sur Saint-Ferréol. Le Lotier arborescent, Doricnium hirsutum, y croît en fortes touffes qu'entrelacent les tiges volubiles de la Salsepareille indigène, Smilax aspera, et les Liserons, Convolvulus althxoïdes. Les rochers y sont couverts d'une jolie Plombaginée, le Statice pubescens. Enfin, sur le sable, croissent la Frankénie, Frankenia intermedia, le Lotier glauque, Lotus Allionii, des Rubiacées aux tiges rudes, Vaillantia muralis, Gallium tricorne, l'Ail à fleurs roses, Allium acutiflorum, etc.







Lérins. — Le Vieux Cloitre (vii ou viii siècle)



## CHAPITRE XVI

### Les monuments de l'île Saint-Honorat

Le vieux cloitre. — La salle du chapitre et ses peintures. — Le réfectoire et la Cène. — L'église. — Un bas-relief des premiers siècles. — La Tour de Lérins. — L'ancienne bibliothèque. — Les sept chapelles. La chapelle de la Sainte-Trinité. La chapelle Saint-Sauveur. — Les anciens pèlerinages à l'île de Lérins.

Tout ce qui subsiste aujourd'hui du monastère primitif de Saint-Honorat, c'est le vieux cloître, formé de quatre longues galeries voûtées, au centre desquelles se trouve un préau ou cour carrée de médiocre étendue. Cette construction sombre et massive est d'une époque difficile à déterminer à cause de l'absence presque absolue des profils; cependant son caractère encore à moitié romain indique évidemment, selon M. Rohault de Fleury, le VIIe ou le VIIIe siècle. L'introduction de la Règle de S. Benoît à Lérins motiva vraisemblablement l'érection de ce cloître, élément essentiel de la vie commune imposée par le grand législateur des religieux de l'Occident. La tradition désigne la petite cour centrale comme le principal théâtre du martyre des cinq cents moines, compagnons de saint Porcaire. Or, comme nous l'avons vu précédemment,

les auteurs les plus graves s'accordent à placer ce sanglant événement vers l'an 732, c'est-à-dire au moment où l'invasion sarrasine, mise en déroute par Charles Martel à Poitiers, se rejeta sur le midi de la France et y multiplia ses ravages.

L'épaisseur de ses assises a préservé le vieux cloître de la destruction. Il est bâti sans art et sans régularité; nulle uniformité dans la taille des pilastres supportant les arceaux; la hauteur des impostes et la largeur des fenêtres varient continuellement. Les voûtes, en simple berceau, portent sur des pieds-droits épais, que les siècles n'ont pu ébranler. Pas une ligne n'a fléchi de leurs antiques arcatures; pas une pierre n'est tombée de leur cintre. La lumière, pénétrant par des baies étroites, percées dans l'épaisseur des murailles, n'éclaire directement que les parties basses des galeries, et laisse flotter un jour mystérieux dans la profondeur des voûtes, où elle n'arrive que par reflet. Aux heures mêmes les plus claires, alors que l'éclatant soleil de Provence inonde de ses rayons les rares ouvertures par lesquelles on aperçoit de la verdure et des fleurs, on ne peut passer là sans se sentir pénétré d'une religieuse tristesse et sans reporter sa pensée vers les âges anciens, vers le souvenir de tant de saints personnages qui ont abrité sous ces pierres leurs méditations et leurs austérités.

Le cloître de Lérins est l'un des plus anciens monuments de ce genre qui se soit conservé en Occident.

Au milieu de la galerie du côté de l'est, une porte basse et cintrée s'ouvre sur une salle spacieuse. Barralis la désigne sous le nom de Chapitre moderne et nous apprend que, d'après l'usage bénédictin, c'était en même temps une chapelle, qui fut d'abord dédiée à saint Léonard, puis à saint Benoît. Percée de baies en plein cintre et couverte par une belle voûte en ogive, cette salle porte le caractère du style de transition de l'architecture romane à l'architecture gothique. Elle peut être du XIº siècle. Elle a servi, aux moines actuels, d'église provisoire jusqu'au jour de l'achèvement de l'église nouvelle. Dès lors elle est redevenue la salle capitulaire et a reçu dans ces derniers temps, les aménagements et les ornements convenables. Les bancs des religieux lambrissent les murs sur tout le pourtour, et au fond s'élève le siège abbatial surmonté de l'image du Christ.

Les peintures à la fresque qui décorent cette salle et semblent l'agrandir, méritent d'attirer l'attention du visiteur. Voici, sur la muraille du fond, saint Honorat arrivant pour la première fois dans l'île et en chassant les serpents. L'exécution sur un mur sans préparation a donné à la touche une rudesse particulière, qui peut surprendre. Sans nous arrêter à certaines incorrections de détail, constatons que c'est une œuvre très personnelle, d'une seule inspiration, exécutée avec fougue et heureuse en bien des points.

La seconde composition, placée au-dessus de la porte d'entrée, pourrait s'intituler l'École de Lérins, C'est la réunion idéale des principaux personnages qui, formés à la vie religieuse dans l'Ile des Saints durant les deux premiers siècles de la fondation de saint Honorat, ont laissé un nom illustre dans l'histoire de la civilisation et des lettres. On voit au centre saint Vincent de Lérins, accompagné de saint Hilaire, accueillant les deux enfants de saint Eucher et se chargeant de leur éducation. A droite du spectateur, saint Loup, évêque de Troyes, arrête d'un geste le farouche Attila, surnommé le Fléau de Dieu. A gauche, saint Fauste s'humilie devant saint Césaire qui lui présente les décisions du 2º concile d'Orange sur les rapports de la grâce et du libre arbitre. Offrant une série de personnages sans unité d'action, cette composition est naturellement plus froide et plus recherchée que la précédente. Mais elle renferme certaines figures qui ne sont pas sans beauté.

La galerie méridionale du cloître ouvre sur une vaste salle du même style et de la même époque que celle du Chapitre. C'est le réfectoire des moines, orné, sur la muraille du fond, de cette grande peinture de la Cène, à laquelle nous avons fait précédemment allusion. C'est une toile appliquée sur le mur et expressément exécutée pour l'emplacement qu'elle occupe. Exposé au Salon en 1900, ce tableau a valu à son auteur,

M. Pinta, (1) la médaille d'or et l'a placé hors concours.

L'artiste a pris pour sujet l'instant où, le divin Maître prononçant les paroles solennelles de la consécration eucharistique; ses disciples, assis avec lui au banquet de la Pâque, demeurent saisis d'un étonnement religieux et d'un recueillement plein de foi. Par la simplicité de la composition, le peintre a réussi à donner l'impression de grandeur qui doit se dégager d'un tel mystère. Dans l'exécution, il s'est attaché à n'introduire aucun élément de couleur ni de lignes qui pût troubler l'harmonie du réfectoire monastique, où les religieux assemblés sont tous revêtus de la coule de laine blanche.

Voici la note qui accompagnait dans le Panorama-Salon, à l'époque où l'œuvre fut exposée, la gravure de la Cène:

« La composition est symétrique, la haute fenêtre cintrée se dessine au milieu de la muraille nue; la table barre la toile d'une longue ligne droite; les personnages, assis, s'espacent régulièrement et sont vêtus d'une même tunique blanche; la lumière éclaire la scène à contre jour et se répand également sans jeter

(1) H. PINTA né à Marseille le 15 juin 1856. Prix de la ville de Marseille 1880; — Grand Prix de Rome 1884.

Salons: Ste Marthe 1890; — St Luc 1892; — St Pierre et St Paul 1899; — La Cène (médaille, Hors Concours) 1900; — Le portrait du Cardinal Desprez archevêque de Toulouse 1901.

une note colorée dans cette harmonie claire. Cette belle hardiesse a réussi à M. Pinta. Dans cette simplicité de décor, rien ne distrait le regard de l'acte divin qui s'accomplit et semble ainsi s'isoler de la réalité. Cette œuvre de grand style méritait hautement la récompense que le Jury lui a décernée. »

Les murailles de ce même réfectoire seront bientôt ornées, nous l'espérons, de peintures représentant la suite des principales scènes de l'histoire de Lérins. Déjà les premières idées en ont été jetées sur le carton. Sur l'un des murs latéraux, on peindra le martyre de saint Porcaire et de ses cinq cents moines, tombant sous le fer des pirates Sarrasins. A la suite, on pourra voir saint Aygulfe avec ses quarante compagnons dans un cachot, au moment où l'archange saint Michel les console par son apparition. Plus loin, se déroulera sur les bords de la mer la procession venue pour recevoir les reliques du même saint Aygulfe et de ses compagnons martyrs, au moment où des vaisseaux les ramènent des côtes de la Sardaigne. Au côté opposé, des sujets plus modernes feront contraster les élégants costumes du siècle de la Renaissance avec l'austérité immuable de la robe monastique : ce seront entre autres, la visite du pape Adrien VI, se rendant d'Espagne en Italie pour y prendre possession du Siège Apostolique, et l'arrivée dans la Tour de Lérins du roi de France, François Ier, prisonnier des Espagnols après la bataille de Pavie:

Dans le cloître, presque en face de l'entrée du réfectoire, on remarque, sous l'arceau d'une fenêtre, le lavoir où les religieux se lavent les mains avant de prendre leur repas. Il est formé d'un sarcophage romain d'assez grande dimension, sur la plaque extérieure duquel sont gravés, en une seule ligne et avec des abréviations, les deux hexamètres suivants:

XRE TVA DEXTRA QVE MVNDAT ET INT ET EXTRA INTERIV MVNDA MVNDARE QD HEC NEQVID VNDA

#### C'est-à-dire:

« O Christ, dont la main purifie l'intérieur et l'extérieur, lavez nos cœurs que cette eau ne saurait purifier. »

Enfin, en sortant du réfectoire, on voit à main gauche, à une certaine hauteur dans le mur, le tombeau d'un chevalier dont le frère fut prieur de Saint-Antoine de Gênes, puis abbé de Lérins. A côté des armoiries, on lit l'inscription suivante:

- † S. Dni Tarioneti militis de Corneto et Fratris Tarioni monachi qui frater fuit Prior Janue. Obiit anno Dni MCCCXIII die X februarii.
- « Sépulcre du seigneur Tarionet, chevalier de Corneto, frère du moine Tarion, qui fut prieur de Gênes. Il est mort l'an 1313, le 10<sup>mo</sup> jour de février. »

Le village de Cornetum, nommé dans cette épitaphe, est situé près de Riez et s'appelle aujourd'hui Château-Redon. Le chevalier portait sur son écu, d'un côté une corne horizontale suspendue par un ruban, et de l'autre trois banderolles ondulantes. Rostan de Corneto, abbé de Lérins, son frère, mourut en 1330 et fut déposé dans le même tombeau.

Selon l'usage habituellement suivi dans les monastères, le vieux cloître est attenant au mur méridional de l'église abbatiale à laquelle on accède par une porte cintrée, exhaussée de trois marches. On se trouve alors dans un édifice entièrement neuf, dont l'architecture romane élancée sait allier l'élégance des lignes avec l'austérité du style monacal cistercien.

Il a malheureusement été impossible de relever de ses ruines l'ancienne église de Saint-Honorat, dont plusieurs 'détails eussent été de nature à intéresser l'archéologue. Prosper Mérimée et Rohault de Fleury, qui ont parcouru ses décombres, faisaient remonter sa fondation au VIIe siècle; mais l'œuvre des premiers constructeurs paraissait à peu près effacée, sauf les murs latéraux, notamment celui du côté du cloître, et la forme générale du plan. Une reconstruction avait eu lieu au XIe siècle (1088), et celle-ci avait laissé plus de traces. On la reconnaissait aux moulures d'imposte des arcs, au soubassement de la façade, à la porte de la grande nef. On peut admettre que l'édifice commen-



LÉRINS. — Le nouveau Cloître: aile méridionale





Abbaye de Lérins. — Vue prise de l'îlot S. Michel

cé au XIe siècle, s'était trouvé terminé au XIIe. Au XIVe siècle, une grande ruine exigea de nouveau d'importantes reconstructions. L'abbé Jean de Thornafort refit la voûte de la grande nef selon le style de son époque : voilà pourquoi l'ogive régnait, depuis, dans la nef principale, tandis que les basses nefs conservaient le plein cintre. La restauration de Jean de Thornafort n'avait pas consisté seulement à refaire la grande voûte; elle avait, sur certains points, modifié les moulures pour les rendre plus conformes au goût gothique, et remanié les voûtes d'arête des chapelles. Enfin, à une époque qui n'est pas déterminée, vraisemblablement au XVIº siècle, on avait changé l'orientation de cette vénérable basilique en transportant l'abside à la place de la porte primitive, chose tout à fait contraire aux traditions de l'antiquité chrétienne, qui voulaient que le chevet des églises fût tourné vers l'orient.

Placée selon les règles de l'orientation normale, la façade de l'église nouvelle reproduit, à sa partie supérieure, l'ancien pignon de la vieille église de Saint-Honorat, cité par Viollet-le-Duc, comme une des plus savantes constructions du XIIe siècle, comme une de celles dont la stabilité était judicieusement assurée au moyen d'arcs reportant les charges sur les points extrêmes. (1) On revoit, avec des proportions meilleures, la fenê-

<sup>(1)</sup> VIOLLET-LE-DUC, Dictionnaire d'architecture, T. III, p. 131.

tre cintrée du milieu, complétée par ses deux lobes adjacents décrivant le quart de cercle, et soutenue par sa corniche d'autrefois, à laquelle il ne manque que ses palmettes. Le galbe est couronné d'une série de corbeaux gracieusement arqués qui soutiennent la dernière corniche, et une croix sculptée domine le point culminant.

En un mot, tout l'ensemble architectural concourt à une reproduction parfaite, mais mieux harmonisée de l'ancienne façade; et les connaisseurs, possédant celle-ci dans leurs albums, estimeront que l'architecte a heureusement atteint cette fin qu'il s'est à dessein proposée.

Le vaisseau mesure trente metres de longueur sur treize mètres de largeur. L'étendue du transept est de trente-et-un mètres; et quoique l'abside soit peu profonde, la croix latine est assez bien figurée. Cette abside, lambrissée de marbre de Carare jusqu'à une hauteur de quatre mètres, se termine noblement par une majestueuse statue de la Vierge Immaculée, patronne de l'abbaye, dominant un autel de marbre richement sculpté. En avant du sanctuaire, dans le transept de droite, s'élève le trône abbatial qui sert au R. Père Abbé officiant pontificalement.

Le chœur des religieux est, quant à sa disposition, une reproduction de celui de l'église de l'archi-monastère de Cîteaux. Il constitue, dans l'église même, une enceinte réservée aux Pères de chœur et séparée du sanctuaire seulement par le transept. La boiserie, à laquelle sont adossées quarante-huit stalles, est en chêne. Elle est toute enrichie de sculptures assorties au style de l'église et patiemment exécutées dans les ateliers de Lérins. La crosse ou le bâton pastoral reste jour et nuit devant la stalle du Rme P. Abbé: c'est pour rappeler à sa famille qu'elle a toujours au milieu d'elle, pour la régir, un père et un pasteur; et à celuici, qu'il doit sans cesse veiller sur son troupeau, à la place de Notre-Seigneur qu'il représente.

Les basses ness sont deux pendants bien assortis de la grande nes. Bien que sort étroites, elles plaisent par l'harmonie de leurs proportions. Leur voûte sorme un berceau légèrement croisé à l'imitation de celle de la grande nes, et les arcs s'appuient d'une part sur les piliers de celle-ci, et de l'autre sur de simples supports sixés dans le mur d'enceinte. Les piliers sont quadrangulaires et tout à la sois massis et légers, grâce au talent de l'architecte, qui a sait ressortir de chaque sace comme la saillie d'un autre pilastre.

Il n'a été possible de pratiquer des chapelles latérales que le long de la nef septentrionale, puisque la nef méridionale est contiguë au vieux cloître. Dans l'une de ces chapelles, dite *Chapelle des saintes Reliques*, le Rme Dom Marie-Bernard, fondateur de la Congrégation de Sénanque, avait souhaité de reposer dans l'attente de la bienheureuse résurrection. Son vœu s'est accompli:

il dort la sous une humble pierre au milieu des trésors d'innombrables reliques que son ardente dévotion avait réussi à se procurer. Un peu plus loin, dans la Chapelle de Sainte-Anne, on voit le monument funéraire de Mgr Gueullette, ancien évêque de Valence, qui, après s'être démis spontanément de son siège, vint passer, dans la solitude de Lérins, les dernières années d'une vie toute de piété et de zèle apostolique.

Au centre du transept s'élève, jusqu'à une hauteur de seize mètres quatre-vingt, la coupole, que couronne un élégant clocher octogone. Elle est portée par quatre forts piliers auxquels on a su donner une solidité qui n'exclut pas la légèreté; c'est évidemment le plus beau morceau de l'édifice. A droite et à gauche, un peu en arrière de la coupole, on a construit deux tourelles qui accompagnent très gracieusement le clocher, et par lesquelles on a accès au beffroi.

Ce beffroi est une belle enceinte bâtie avec des pierres amenées des carrières de l'île de Malte. Il est largement percé de fenêtres géminées, d'où l'on jouit de tous côtés d'un magnifique panorama. Les cloches du monastère pèsent, la première, mille cinq cent quatre-vingt kilogrammes, et la seconde mille quarante-trois. La plus grosse rappelle, par son inscription, les noms de Leurs Altesses Royales le Prince Robert de Bourbon, duc de Parme, et de la Princesse Marie-Pie de Bourbon, duchesse de Parme. La cérémonie de leur bénédiction eut lieu le 12 mars 1877.

La flèche ressort, à sa base, par le couronnement du beffroi et par quatre frontons correspondant aux quatre points cardinaux, et au milieu desquels on a enchâssé autant de cadrans indiquant les heures. Elle a été construite en briques de plat, et présente huit faces dont les contours sont formés par huit arêtes moulurées qui vont se réunir au pied de la croix.

Nous ne quitterons pas l'église de l'abbaye sans jeter un coup d'œil dans la belle et spacieuse sacristie qui lui a été ajoutée récemment. Elle abrite un basrelief en marbre blanc qui se trouvait autrefois enchâssé dans la muraille au-dessus de la porte de l'ancienne église de Saint-Honorat. Ce morceau de sculpture, qui remonte, selon toute apparence, aux premiers siècles du christianisme, était probablement le devant d'un tombeau. Il représente dans sept arcades, divisées par des colonnes torses, des personnages que l'on voit fréquemment sur les sarcophages chrétiens de cette époque primitive, notamment sur ceux provenant des cryptes de l'abbaye de Saint-Victor de Marseille. Ces personnages sont le Christ et ses douze apôtres. Le Sauveur, plus élevé d'une marche, occupe l'arcade du milieu; eux, sont rangés deux par deux dans les compartiments latéraux, tous vêtus de la même manière et le visage tourné vers leur divin Maître. Deux des plus rapprochés du centre ont à la main un rouleau : ce sont les évangélistes S. Matthieu et S. Jean; quelques autres

offrent au Seigneur des couronnes, symbole des fruits de leur apostolat et de la gloire du martyre enduré pour son nom. On ignore absolument d'où provient ce débris de sarcophage; son style se rapproche beaucoup de celui des peintures des catacombes. Si l'on pouvait prouver qu'il a appartenu à quelque chrétien enseveli dans l'île, il serait permis d'en conclure que le christianisme y a été pratiqué longtemps avant la fondation du monastère.

La Tour de Lérins, ou le Château, est certainement une des plus curieuses et des plus imposantes forteresses monastiques qui soient encore debout. Bâti sur un rocher aux trois-quarts entouré par les flots, ce pittoresque donjon forme un vaste parallélogramme avec des ailes en saillie, et dresse fièrement ses hautes murailles de pierres de taille couronnées de machicoulis qui semblent encore défier un assaut. La porte est à quatre mètres du sol; on y arrivait par un pont-levis qui s'abattait sur le mur de ronde et qui a été remplacé par un perron portant sur une arcade murée, lors des réparations exécutées par l'État en 1884.

Vis-à-vis la porte d'entrée, sont des caves qui correspondaient avec le rez-de-chaussée où étaient la boulangerie, la bûcherie et d'autres salles favorisées en tout temps par la fraîcheur.

On gravit quelques degrés en tournant à main gauche, et soudain on se trouve dans un préau ou cour carrée à ciel ouvert, entourée de galeries à arcades ogivales soutenues par des colonnes en marbre ou en granit de diverses couleurs. Cette sorte d'impluvium qui occupe le centre de la construction, donne à l'intérieur du vieux donjon l'aspect gracieux d'une maison moresque. Quatre galeries superposées, répondant à autant d'étages, l'entouraient autrefois. Les derniers travaux de restauration n'en ont plus laissé subsister que deux; la galerie supérieure est supportée par des colonnettes en marbre blanc; les colonnes de la galerie inférieure offrent un intérêt particulier comme ayant été enlevées à des monuments romains. Celle de l'angle S.-O. porte une inscription en l'honneur de Constantin, dont nous avons donné l'explication au chapitre ler de ce livre. (1)

Ce cloître inférieur aurait été commencé, selon Barralis, en l'an 1400. Mais il est probable que les voûtes seules datent de cette époque; les arcades qui relient les colonnes portent le caractère du XIIIe siècle. Au milieu du préau se trouve une grande citerne pavée en marbre blanc, dont l'eau devait suffire aux besoins de la communauté même durant les longs sièges. Elle avait été construite au XVe siècle, aux frais de Jacques Gastolius, originaire de Grasse et religieux du monastère. Le même pieux personnage avait fait les frais de la chapelle conventuelle située au midi de la galerie in-

<sup>(1)</sup> Voir p. 12, le relevé de l'inscription et la figure.

férieure et où l'on célébrait l'office divin le jour et la nuit devant l'autel placé à l'orient. Au fond était la stalle abbatiale où les abbés prenaient possession après avoir reçu la crosse, le jour de leur élection.

De là, on a accès dans l'ancien réfectoire, salle voûtée en simple berceau, à l'imitation, semble-t-il, du vieux cloître du monastère primitif. Il y avait place, autour des murs de ce réfectoire, pour environ quarante religieux; et c'est bien également ce que pouvaient loger les dortoirs, aujourd'hui complètement ruinés, du monastère fortifié.

Il renfermait, nous disent les documents, quatrevingt-six pièces, dont trente-six cellules pour les religieux, cinq pour les étrangers, cinq pour les serviteurs, quatre chapelles, deux citernes, deux grands escaliers et deux en colimaçon; puis de grandes salles claustrales, des cuisines, des fours, « en un mot, ajoute le chroniqueur Barralis, tout ce qui était nécessaire à un monastère bien ordonné. » (1)

On monte au deuxième étage par un escalier, dont la construction a été commencée en 1400 et qui compte 98 marches, y compris celles du perron. En suivant la galerie aux gracieuses colonnettes octogonales de marbre blanc, on arrive, du côté du midi, à une petite porte à anse de panier, donnant entrée dans une pièce

<sup>(1)</sup> Chron. Lerin. 11, p. 214.

spacieuse à la voûte élevée et aux fenêtres ogivales. C'était la chapelle de la Sainte-Croix. Là était renfermé le trésor des plus précieuses reliques des Saints de Lérins; aussi cette chapelle était appelée : le Saint des Saints. L'emplacement de l'autel est encore très visible à l'Orient. Il était dédié à saint Honorat et fut rehaussé. en 1454, d'un tableau de prix dû au pinceau de Jacques Durandi, peintre niçois. Du côté de l'évangile, dans une grande niche contenant une armoire de même dimension, reposait le reliquaire de saint Honorat, c'est-à-dire la châsse en style de la Renaissance donnée par Jean André de Grimaldi, évêque de Grasse et second abbé commendataire de Lérins. Nous en avons donné la description d'après le procès-verbal officiel dressé à l'occasion de la sécularisation du monastère en 1788. (1)

Cette chapelle de la Sainte-Croix fut consacrée par l'abbé Jean de Thornafort, en l'an 1392.

De cette chapelle, on passe sur une terrasse d'où l'on jouit d'un coup d'œil splendide sur la mer et sur les montagnes du couchant. Cette terrasse n'est autre chose que l'emplacement de l'ancienne sacristie, que surmontait la fameuse bibliothèque de Lérins. Il n'en reste plus aujourd'hui la moindre trace dans la forteresse monastique. D'après la description que nous en a conservée le procès-verbal de sécularisation, cette bibliothè-

<sup>(1)</sup> Voir plus haut, p. 159.

que avait soixante-quinze pieds de longueur et une largeur proportionnée; elle « était presque entourée en totalité de planches de bois de pin fort anciennes formant les rayons, lesquels sont divisés de haut en bas en cinq parties différentes, savoir : les deux plus bas rayons sont assez élevés pour placer les volumes des formats in-folio et in-quarto, et les trois supérieurs contiennent les in-octavo et les in-douze. »

Une des gloires de la bibliothèque de Lérins, c'étaient ses précieux et nombreux manuscrits. La plupart ont péri. On n'en possède plus que trois. L'un se trouve à la bibliothèque du Grand Séminaire de Fréjus: c'est une magnifique Bible in-folio, reliée en planches de bois de cèdre, et dont quelques auteurs font remonter l'écriture jusqu'au IXe et même jusqu'au VIIIe siècle. D'après une tradition locale, elle aurait été portée aux conciles de Constance et de Florence. Le second manuscrit qui s'est conservé, c'est le Cartulaire de Lérins, déposé aux archives départementales et dont M. H. Moris, le savant archiviste des Alpes-Maritimes, s'est fait si heureusement l'éditeur. Enfin le troisième, c'est un livre d'Heures, écrit et enluminé par D. Denis Faucher, l'élégant écrivain du monastère; ce précieux ouvrage d'art se trouve actuellement en la possession d'un modeste curé de campagne. (1)

<sup>(</sup>I) V. Pèlerinages monastiques, par le moine Théophile, O. S. B. p. 153. Avignon, 1890.

Le monastère-forteresse de Lérins a environ centdix mètres de tour à sa base et vingt-cinq mètres de haut. De la plate-forme supérieure, on a une vue admirable: la grandiose, monotone et sublime majesté de la mer, la terre aux aspects variés et accidentés attirent et arrêtent tour à tour le regard. Au sud-est parfois, par un temps clair, on entrevoit à l'horizon les montagnes de la Corse.

Outre les trois églises centrales de Saint-Honorat, de Notre-Dame de Pitié et de Saint-Benoît, il y avait en plus, disséminés autour de l'île de Lérins, sept autres sanctuaires que l'on appelait Les sept chapelles.

La plus curieuse de toutes ces chapelles, dont plusieurs du reste ont à peu près disparu, c'est celle de la Sainte-Trinité, (1) située à l'extrémité orientale de l'île. Nous avons dit un mot déjà des singularités de construction que présentent la partie antérieure et surtout la porte quasi-cyclopéenne de cet édifice. Laissons parler maintenant les archéologues sur l'ensemble de son architecture. « Après un examen attentif on reconnaît, dit l'architecte Révoil, qu'elle doit être de beaucoup antérieure au XIe siècle. Composée d'appareils réguliers, posés négligemment, dépourvus de profil et sans la moindre décoration, cette chapelle a paru à tous les archéologues qui l'ont visitée une des premiè-

<sup>(1)</sup> Voir la gravure, page 265,

res qui furent élevées dans les Gaules. Elle se compose d'une nef recouverte d'une voûte en plein cintre, divisée en deux fractions par un arc-doubleau. Cet arc repose sur deux colonnes surmontées de tailloirs grossièrement ouvrés, qui se relient avec le cordon placé à la naissance de la voûte. Une arcade étroite sépare la nef des trois absides qui la terminent. Enfin, une petite coupole à base circulaire et de forme conique, surmonte l'espace compris entre ces absides. C'est par un appareil étrange et vraiment barbare que le constructeur est arrivé à former la section régulière de cette espèce de calotte. » (1)

Cette coupole, si laborieusement posée sur plan carré, a particulièrement intéressé le savant Viollet-le-Duc: « Nous ne croyons pas, dit-il dans son grand Dictionnaire de l'architecture française, qu'il existe en Occident, une coupole plus ancienne que celle de la chapelle de la Trinité. Cet exemple, qui probablement n'était pas le seul, indiquerait que les architectes de l'époque romane étaient fort préoccupés de l'idée d'élever des coupoles sur pendentifs; car, à coup sûr, il était vingt procédés plus simples pour voûter la travée principale de cette chapelle, sans qu'il y eût nécessité de recourir à ce moyen. Il y avait là, évidemment, la pensée d'imiter ces constructions byzantines, qui alors pas-

<sup>(1)</sup> Architecture romane dans le midi, II, 5, etc.

saient pour les chefs-d'œuvre de l'architecture. » (1)
Cette chapelle a dû être entourée d'un cloître; on en retrouve la trace sur deux de ses côtés. Un archéologue, M. Vasserot, qui a fait faire des fouilles au pied des murs, à l'extérieur de l'édifice, a rencontré divers caveaux, mais rien qui pût servir à déterminer l'époque de sa construction. Ce qui est certain du moins, d'après lui, c'est que ce monument a été l'objet d'une grande dévotion; car les marches qui descendaient du cloître dans son enceinte sont usées et polies comme du marbre par le frottement. Effet produit, sans doute, par le passage continu des fidèles qui venaient vénérer les reliques de quelque grand Saint déposées sous l'autel.

La seconde chapelle qui mérite d'arrêter l'attention du voyageur, est située à peu de distance du lieu où viennent ordinairement aborder les bateaux. C'est la chapelle dite de Saint-Sauveur. Prosper Mérimée, dans ses Notes d'un voyage dans le midi de la France, en a signalé le caractère tout particulier et la singulière architecture. « Elle a, dit-il, la forme octogone, avec une abside très basse et demi-circulaire, à l'orient. La porte est en face ; les six autres côtés présentent à l'intérieur chacun une espèce de niche cintrée. La voûte est un

<sup>(1)</sup> VIOLLET-LE-Duc, Dictionnaire de l'architecture française, au mot Coupole.

dôme peu élevé, construit en blocage, avec des arêtes correspondant et s'appuyant à chaque angle de l'octogone. Il en résulte une espèce d'étoile dont l'effet n'est pas désagréable. Le diamètre de ce petit bâtiment est d'environ une vingtaine de pieds, sa hauteur de douze. L'appareil est de moellons à peine taillés et noyés dans une épaisse couche de ciment. D'ailleurs, pas une moulure, pas un seul ornement.

« La porte d'entrée est basse et cintrée; les claveaux, inégaux et assez mal joints sont en nombre pair, en sorte qu'il y a un joint au sommet de l'archivolte. De cette disposition résulte une forme indécise qui tient un peu de l'ogive.... Un autel de pierre, en forme de table, avec un rebord, et porté sur un pied, en forme de balustre, occupe le fond de l'abside....

« L'absence de tous ornements caractéristiques rend très problématique la date de ce bâtiment; pourtant la simplicité, la rudesse de la construction et le rapport qu'elle présente avec celle des bâtiments de l'ancienne abbaye, donnent lieu de croire qu'il a été élevé à la même époque; peut-être même est-il plus ancien. A la rigueur on peut supposer que c'est la première chapelle bâtie dans l'île, et ses dimensions très mesquines seraient en rapport avec le petit nombre des habitants de Saint-Honorat, avant l'établissement de la communauté qui s'y établit.... »

L'éminent écrivain émet ensuite l'opinion que cette chapelle, en forme de rotonde, et de dimensions si exi-

gues, pourrait bien avoir été primitivement un baptistère. Il est assez clairement constaté par un texte d'un concile d'Arles, tenu en 461, que les abbés de Lérins étaient en possession de donner le baptême solennel à la manière des évêques, et que durant les Ve et VIe siècles, des catéchumènes allaient dans la solitude de l'Île Sainte se préparer au sacrement de la régénération. Mais la chapelle Saint-Sauveur semble trop éloignée de l'église principale pour un baptistère, et l'on n'a trouvé, ni dans l'intérieur, ni aux alentours, aucune trace de cuve baptismale ou de conduit destiné à amener les eaux nécessaires pour le baptême par immersion. On reste donc, à l'égard de ce sanctuaire, comme à l'égard de celui de la Sainte-Trinité, dans la plus complète incertitude. La Chronologie de Lérins n'en dit rien et la tradition locale demeure également muette à son sujet.

Des cinq autres chapelles disséminées dans l'île, les deux qui subsistent encore sont celle de Saint-Porcaire, attenante à la clôture du monastère du côté du midi, et celle de Saint-Cyprien et Sainte-Justine, à côté de l'Orphelinat. Elles n'offrent rien de remarquable. Une chapelle dédiée à l'Archange saint Michel s'élevait sur le rivage du Frioul, proche du port. On n'en voit plus que les fondations. A la pointe occidentale de l'île, on voyait la chapelle de Saint-Caprais, dont les matériaux furent employés à la construction d'une batterie voi-

sine. Enfin, à quelque distance du monastère, en suivant le rivage, on rencontre, avant d'arriver à une statue de saint Antoine de Padoue, des fondations à demi enfouies et couvertes de broussailles: ce sont celles de la chapelle Saint-Pierre. Le prince des Apôtres était l'objet d'une dévotion spéciale dans notre île et on l'invoquait sous le titre de protecteur des religieux de Lérins: Sanctus Petrus Apostolorum princeps et Lerinensium protector. On lit dans la Vie de Saint-Honorat, imprimée en 1501, que le pape Eugène, étant venu à Lérins et ayant reconnu que les choses merveilleuses qu'on en disait étaient bien audessous de la réalité, voulut consacrer lui-même la chapelle érigée en l'honneur de saint Pierre. En 1497, un religieux de Lérins, prieur de Vergons, fit rebâtir cette même chapelle, avec le concours d'André de Grimaldi, alors abbé commendataire. Les Espagnols la détruisirent en 1636, comme le rapporte le P. Fournier dans son Hydrographie, pour élever un demi-bastion. (1)

Les sept chapelles tiennent une place importante dans l'histoire religieuse de Lérins. Elles formaient les stations auxquelles s'arrêtaient les pèlerins qui venaient de partout vers ce lieu vénéré; et Barralis a soin de remarquer que le sentier, qui fait le tour de l'île, avait été tracé exprès pour le passage des processions. De

<sup>(1)</sup> Cit ap. Alliez, Les îles de Lérins, p. 44.

grandes faveurs spirituelles étaient attachées à ce célèbre pèlerinage, surtout pendant l'onzène, c'est-à-dire, pendant l'intervalle qui s'écoulait entre la fête de l'Ascension et celle de la Pentecôte.

« Le pape Eugène, dit la *Vie de Saint-Honorat*,... touché d'une vénération particulière, vint en ce lieu : arrivé sur le rivage, il quitta sa chaussure à l'exemple de Moïse et, les pieds nus, fit le tour de l'île.... Ce digne pontife accorda à tous ceux qui, vraiment pénitents et s'étant confessés, visiteraient à l'avenir cette île, pour l'honneur de Dieu et de l'apôtre saint Pierre, depuis la veille de l'Ascension jusqu'au lendemain de la Pentecôte inclusivement, l'indulgence et la rémission des péchés que peuvent gagner ceux qui visitent, dans le Seigneur, la sainte ville de Jérusalem.... »

Ceux qui visitaient l'île pendant sept ans, emportaient, en souvenir de leur septième pèlerinage, une palme du palmier de saint Honorat. Les autres emportaient des touffes de la cinéraire maritime, que le peuple désigne encore aujourd'hui dans la contrée sous le nom d'herbo dou pardoun.

Bien des choses ont changé dans l'île de Lérins, depuis les jours anciens où elle recevait la visite des papes et où des princes venaient se reposer à l'ombre de ses cloîtres. Les assauts des pirates durant le moyen-âge, les guerres de peuple à peuple aux époques de la plus brillante civilisation, les révolutions enfin qui agitent nos sociétés modernes, ont accumulé sur cet étroit îlot beaucoup de ruines. Mais le sentier rocailleux où jadis un pape s'est avancé pieds nus et où, après lui, des milliers de pèlerins ont passé, subsiste. Il est toujours là tracé et bien reconnaissable, faisant le tour des mêmes rivages, et longeant les mêmes flots mugissants ou paisibles. Près de lui continue de s'épanouir avec mélancolie cette même plante au pâle feuillage argenté rappelant la cendre, que la tradition désigne comme l'herbe de l'indulgence et du pardon. Au voyageur qui a le culte du passé et la religion des grands souvenirs. il est facile encore de repeupler ce sol, où vingt siècles d'histoire ont enseveli leur poussière et d'évoquer, pour les faire revivre dans leur cadre, les générations de savants moines et d'illustres pontifes que nous rappellent tant de débris et tant de vieux monuments, au style empreint d'étrangeté et aux origines parfois enveloppées d'obscurité et de mystère.



## TABLE DES GRAVURES

pages

| ī.   | Vue de l'île de Lérins au XIIe siècle, tirée de l'ou- |            |
|------|-------------------------------------------------------|------------|
|      | vrage de BARRALIS: Chronologia Sanctorum sacræ        |            |
|      | insulæ Lirinensis, - Lyon 1613                        | II         |
| 2.   | Cippe en l'honneur de Neptune                         | 6          |
| 3.   | Cippe en l'honneur du Collège des Utriculaires        | 8          |
| 4.   | Bloc de calcaire Erius ferox.                         | 9          |
| 5.   | Inscription renversée Incomparabili                   | 11         |
| 6.   | Colonne milliaire de Constantin                       | 12         |
| 7.   | Vue générale, prise du haut de la Tour                | 20         |
| 8.   | Le port de Lérins, état actuel.                       | 20         |
| 9.   | Le port de Lérins, jusqu'en 1897                      | 2 I        |
| 10.  | Arc de triomphe de S. Honorat                         | 28         |
| 11.  | Tour ou château de Lérins, du XIIe au XVe siècle.     | 29         |
| 12.  | Un paysage à Lérins                                   | <b>2</b> 9 |
| ı 3. | Galerie inférieure de la Tour. Angelie :              | 68         |
| 14:  | Galerie supérieure de la Tour                         | 69         |
| 15.  | Chapelle de S. Porcaire, X° siècle                    | 76         |
| 16.  | Chapelle de S. Cyprien et Ste Justine. (              | 77         |
| 17.  | Rme P. Dom Marie Bernard, Ior Abbé de Lérins.         | 116        |
| 18.  | Vue prise à l'Ouest du Monastère                      | 117        |
| 19.  | Portique de l'Abbaye de Lérins                        | 124        |
|      | Le préau du Vieux Cloître.                            | 125        |

| 304 TABLE DES GRAVURES                               |     |
|------------------------------------------------------|-----|
|                                                      |     |
| 21. Le Réfectoire, XI° ou XII° siècle                | 64  |
| 22. « La Cène » au réfectoire de l'abbaye de Lérins. | 65  |
| 23. Salle capitulaire, XIe ou XIIe siècle            | 72  |
|                                                      | 73  |
| 25. Monnaie frappée par les Abbés de Lérins, en qua- |     |
|                                                      | 97  |
|                                                      | 12  |
| 27. La bibliothèque                                  | 13  |
|                                                      | 13  |
|                                                      | 13  |
| · ·                                                  | 20  |
|                                                      | 2 I |
|                                                      | 2 1 |
|                                                      | 32  |
|                                                      | 41  |
|                                                      | 265 |
|                                                      | 276 |
|                                                      | 276 |
|                                                      | 277 |
|                                                      | 277 |
|                                                      | 282 |
|                                                      | 282 |

285

42. Vue prise de l'îlot S. Michel. . .

### TABLE DES MATIÈRES

| HAPITRE I <sup>er</sup> . – Les Iles de Lérins   | I |
|--------------------------------------------------|---|
| Description des îles. — Les Ligures-Oxybiens     |   |
| ont donné leurs noms à ces îles et s'y sont for- |   |
| tifiés au temps de leur invasion; la ville de    |   |
| Vergoanum. — Les Phocéens de Marseille,          |   |
| établis dans le golfe de la Napoule, ont des     |   |
| villas dans les deux îles Les Romains à          |   |
| Castrum Marsellinum. Durant la prospérité        |   |
| de l'empire, ils font des îles une station de    |   |
| leur flotte Débris d'antiquités et nombreu-      |   |
| ses inscriptions à l'île Saint-Honorat: Ex-      |   |
| voto à Neptune ; collège des Utriculaires ;      |   |
| inscription funéraire; colonne milliaire éri-    |   |
| gée en l'honneur de Constantin-le-Grand.         |   |
| - Les îles redeviennent désertes durant les      |   |

CHAPITRE II. — Vocation de saint Honorat. . . . 15

Les premiers essais de la vie monastique en

Occident ont eu lieu dans les îles des côtes

de l'Italie. — Naissance de saint Honorat et ses

dispositions précoces à la piété. — La vie mo-

troubles de la décadence romaine.

pages

nastique dans l'intérieur des Gaules à cette époque: saint Martin à Ligugé; saint Athanase à Trèves et son influence dans le nord-est de la Gaule. — Départ de saint Honorat et de son frère Venance pour aller se mettre à l'école des solitaires de l'Orient. — Mort de saint Venance à Méthone et retour de saint Honorat vers l'Italie et la Provence. — Saint Honorat au cap Roux. — Il prend possession de l'île de Lérins. Destruction des serpents. Le puits de saint Honorat.

CHAPITRE III. - Lérins sous saint Honorat. . .

L'invasion des Barbares au V° siècle. Lérins asile des lettres. — Date de la fondation de saint Honorat. — Caractère de sa règle. Rapports de cette règle avec celle des moines d'Orient: similitude et contraste. — Portrait de saint Honorat. Légende de sainte Marguerite. — Les études à Lérins: saint Eucher et ses deux fils. Saint Vincent, Salvien, saint Hilaire, saint Loup.

Virgile, évêque d'Arles. — Évangélisation de l'Angleterre par saint Augustin et ses compagnons. — Relations de l'abbé Chonon avec saint Colomban. — L'abbé Nazaire et la fondation du couvent d'Arluc. — Saint Maxime, saint Magne et saint Agricole, évêques d'Avignon. — Colonie des moines de Lérins à Avignon. — Saint Eudes, fondateur du monastère de Carméry, dans le Velay.

#### 

63

Prospérité de Lérins au VII° siècle. — L'institut de saint Benoît en Italie et en France. Comparaison de sa règle avec celle de saint Honorat. Saint Aygulphe est appelé à prendre le gouvernement de Lérins. — Son zèle pour la réforme. — S. Benoît Biscope vient se mettre sous sa direction. — Révolte d'Arcadius et de Colombus à la tête des mécontents. — Martyre de saint Aygulphe et de ses compagnons. — L'abbé Rigqmir et l'abbesse Angarisme font rapporter leurs reliques à Lérins.

# CHAPITRE VI. — Le Monastère en butte aux attaques des Sarrasins.

81

Saint Porcaire deuxième du nom. — Les Sarrasins, battus par Charles Martel, se rejettent sur les Cévennes et sur la Provence. — A Marseille, ils massacrent les religieuses de Saint-Cyr. — Saint Porcaire annonce à ses religieux le péril dont ils sont menacés. — Martyre de saint Porcaire et de cinq cents

moines, ses compagnons. — Le vieux cloître. — Eleuthère survit et restaure le monastère sous Pépin le Bref. — Bernaire, neveu de Pépin roi d'Italie, en exil à Lérins. — Liste des abbés durant la période carlovingienne. — Le monastère dévasté à plusieurs reprises par les Sarrasins. — Les Sarrasins enfin expulsés pour toujours de la Provence. — Lérins placé sous la dépendance de Cluny. — Nouvelle dévastation commise par les pira tes sarrasins.

# CHAPITRE VII. — Le Monastère fortifié. Grandeur temporelle de l'Abbaye. . . . , . . . .

L'abbé Aldebert entreprend de construire la Tour de Lérins. - Encouragements des papes, zèle des populations à lui venir en aide. - Construction de la forteresse monastique. - Le comte de Provence visite Lérins. - Le pape accorde au monastère le droit de donner la sépulture aux fidèles dans l'île. - Le monastère est déclaré exempt de toute juridiction épiscopale. - Achèvement de la Tour sous l'abbé Augier. - Guy, comte de Vintimille, fait donation à l'abbaye de la Principauté de Sabourg. - Charles, prince de Salerne et comte de Provence, donne aux moines la jouissance de la mer jusqu'au rivage de Cannes. - Diverses augmentations faites à la Tour. - Récit de Nostradamus au sujet de la dévotion à saint Honorat.

CHAPITRE VIII. - Translation des reliques de saint

96

le mouvement d'émancipation des communes.

Isnard de Grasse, premier abbé commendataire de Lérins. — Le roi de France établit une garnison permanente dans la Tour. — Jean André de Grimaldi, secondabbé commendataire. — Son neveu et successeur, Augustin de Grimaldi, appelle à Lérins les religieux du Mont-Cassin. Il renonce à la commende, sauf certaines réserves. — Le pape Adrien VI visite Lérins. — Hommes remarquablès fournis au

monastère par la congrégation du Mont-Cassin. - Grégoire Cortèse abbé régulier, puis cardinal. - Le connétable de Bourbon envahit la Provence et la flotte espagnole s'empare de l'île Saint-Honorat. - Augustin de Grimaldi, retiré à Monaco, favorise les Espagnols. Il est déclaré rebelle et les droits qu'il s'était réservés sur Lérins sont transférés au cardinal de Bourbon. - François Ier, prisonnier des Espagnols, reçoit l'hospitalité dans le monastère. - Du Bellay, évêque de Bayonne, puis archevêque de Paris et Cardinal, est nommé -abbé commendataire de Lérins. - Protestation des religieux; accommodement. - Férveur de la communauté; études florissantes: Denis Faucher. - Nouvelle invasion de la Provence par les troupes espagnoles, conduites par Charles-Quint luimême. Héroïsme de la défense.

CHAPITRE X. — Efforts réitérés des Religieux pour obtenir la suppression de la commende, enfin accordée par Henri IV.

Commencement des défiances fomentées contre les religieux italiens. — Guillaume Pélissier, évêque de Montpellier, abbé commendataire, tente, par deux fois, de faire expulser de l'île les moines italiens. — Le roi donne la commende au cardinal Charles de Bourbon. — La congrégation, dans le but d'obtenir la suppression de la commende, offre de construire à ses frais un monastère fortifié dans l'île Sainte-Marguerite. — Le roi Henri III nom-

166

• 212

| me un nouvel abbé commendataire en rem-<br>placement du cardinal de Bourbon. — La<br>commende est enfin supprimée par Henri IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| CHAPITRE XI. — Cession de l'île Sainte-Margue- rite. Les Espagnols à Lérins.  Le roi Louis XIII rétablit la commende de Lérins en faveur du prince de Joinville. — Les religieux, pour obtenir l'annulation de cet acte, cèdent au prince la propriété de l'île Sainte-Marguerite. — Les Espagnols se ren- dent maîtres des îles de Lérins et s'y fortifi- ent pendant deux ans. — Les Français par- viennent à les en chasser. — Les religieux italiens accusés de connivence avec l'enne- mi: leur expulsion. | <b>1</b> 7 |
| CHAPITRE XII. — Rétablissement de la Commende.  Vexations diverses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :83        |

Sécularisation. . . .

Mgr d'Anthelmi, évêque de Grasse, se fait donner la commende de l'abbaye. — Le roi unit le monastère à la Congrégation de Cluny. — État déplorable où il était tombé. — Les Impériaux s'emparent des îles de Lérins, mais en sont délogés bientôt par le maréchal de Bellisle. — Mgr de Jarente, évêque de Digne, abbé commendataire. — Derniers efforts du prieur claustral pour ramener la régularité dans le monastère. — Sécularisation.

#### CHAPITRE XIV. - Lérins depuis la Révolution. .

Les reliques du monastère sont distribuées aux paroisses du voisinage. — L'île Saint-Honorat, déclarée propriété nationale, est vendue aux enchères publiques. — Elle passe successivement aux mains de différents propriétaires. — Mgr Jordany en devient acquéreur et la confie à des religieux. — La Congrégation de Sénanque, appelée à en prendre possession. — Notice sur cette Congrégation et sur son fondateur le Rme Père Dom Marie-Bernard. — Il transporte sa résidence à Lérins. — La journée d'un Moine cistercien de Lérins. — Son successeur, le T. R. Père Dom Marie-Colomban. — Ses travaux pour compléter la restauration de Lérins. — Achat de l'île.

### 

Les îles vues de la terre ferme. — La traversée. Le Dragon. Le Ganal. — L'arrivée. — Le château-fort et le récif des Moines. — Le côté occidental de l'île. Le Royaume du Vent.

— La pointe orientale et les ruines d'un temple. — L'îlot Saint-Ferréol. Etrange destinée posthume d'un grand artiste. — Le cadre des îles de Lérins: l'Estérel, la chaîne des Maures, le cap d'Antibes, les Alpes. — La flore de l'île Saint-Honorat et des îlots adjacents: la Tradelière et Saint-Ferréol.

### CHAPITRE XVI. - Les monuments de l'île Saint-

277

Honorat....La salle du chapitre et ses peintures. — La réfectoire et la Cène. — L'église. — Un bas-relief des premiers siècles. — La Tour de Lérins. — L'ancienne bibliothèque. — Les sept chapelles. La chapelle de la Sainte-Trinité. La chapelle Saint-Sauveur. — Les anciens pèlerinages à l'île de Lérins.





